



# المراج ال

بَعَثُ فِي ٱلسِّيْرَةِ إِلنَّبَوَيَةِ عِلْصَاحِبُهَا أَفْضَلَ الصَّالَاةِ وَالسَّالَامِ

سايت منسية الشيخ صَفي المرحم في المراب ركفوري الجنامِعَةُ السَّافِيَةُ . ألهندُ







بخثف التبرة التبوكة كاشاجها أخضل الصلاة والسكاد

حُقُوق الطّلّج مَحْفُوطِة ١٤٢٨ هـ - ٢٠٠٧مر

# بساندار حماارحيم

## كلمة معالي الشيخ محمد على الحركان الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي

الحمد لله رب العالمين ، خالق السموات والأرض ، وجاعل الظلمات والنور ، وصلى الله على سيدنا محمد خاتم الأنبياء والرسل أجمعين ، بشر وأنذر ، ووعد وأوعد ، أنقذ الله به البشر من الضلالة ، وهدى الناس إلى صراط مستقيم ، صراط الله الذي له ما في السموات وما في الأرض ألا إلى الله تصير الأمور ، وبعد :

فلما أعطى الله سبحانه وتعالى لرسوله عَلَيْ الشفاعة والدرجة الرفيعة ، وهدى المسلمين إلى عبته ، وجعل اتباعه من محبته تعالى فقال تعالى : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحِبِبُكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرْ لَكُورُ دُنُوبِكُمْ ، فكان هذا من الأسباب التي صيرت القلوب تهفو إلى محبته عَلَيْهُ ، وتتلمس الأسباب التي توثق الصلة فيا بينها وبينه عَلَيْهُ ، فمنذ فجر الإسلام والمسلمون يتسابقون إلى إبراز محاسنه ، ونشر سيرته العطرة عَلَيْهُ ، وسيرته عَلَيْهُ هي أقواله وأفعاله وأخلاقه الكريمة ، إلى إبراز محاسنه ، ونشر سيرته العطرة عَلَيْهُ ، وسيرته عَلَيْهُ هي أقواله وأفعاله وأخلاقه الكريمة ، فقد قالت السيدة عائشة زوج النبي عَلَيْهُ رضي الله عنها : «كان خلقه القرآن » والقرآن كتاب الله وكلماته التامة ، ومن كان كذلك كان أحسن الناس وأكملهم وأحقهم بمحبة خلق الله جيعاً .

ولم يزل المسلمون متمسكين بهذه المحبة الغالية التي انبثق عنها المؤتمر الإسلامي الأول للسيرة النبوية الشريفة الذي عقد بباكستان سنة ١٣٩٦هـ ، حيث أعلنت الرابطة في هذا المؤتمر عن جوائز مالية مقدارها مائة وخمسون ألف ريال سعودي ، توزع على أحسن خمسة بحوث في السيرة النبوية بالشروط الآتية :

(١) أن يكون البحث متكاملاً مع ترتيب الحوادث التاريخية حسب وقوعها .

- (٢) أن يكون جيداً ولم يسبق نشره من قبل.
- (٣) أن يذكر الباحث جميع المخطوطات والمصادر العلمية التي اعتمد عليها في كتابة البحث .
- (٤) أن يكتب الباحث ترجمة كاملة ومفصلة عن حياته ، مع ذكر مؤهلاته العلمية ومؤلفاته إن وجدت .
  - (٥) أن يكتب البحث بخط واضع ، ويستحسن نسخه على الآلة الكاتبة .
    - (٦) تقبل البحوث باللغة العربية واللغات الحية الأخرى .
- (٧) يبدأ قبول البحوث من غرة ربيع الآخر ١٣٩٦هـ، وينتهي موعد القبول بغرة المحرم ١٣٩٧هـ.
- (A) تسلم البحوث إلى الأمانة العامة لرابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة في ظرف مختوم ،
   وتضع الأمانة عليه رقماً تسلسلياً خاصاً .
  - (٩) تقوم بفحص البحوث لجنة عليا من كبار العلماء في هذا الشأن.

فكان هذا الإعلان حافزاً لتسابق العلماء الذين وهبهم الله حب رسوله عَلَيْكُ ، واستعدت رابطة العالم الإسلامي لاستقبال هذه البحوث باللغات العربية والإنجليزية والأردية وأية لغة أخرى .

وبدأ الإخوان الكرام في إرسال بحوثهم بهذه اللغات ، وقد بلغ عددها واحداً وسبعين ومائة بحث منها :

٨٤ بحثاً باللغة العربية ، ٦٤ بحثاً باللغة الأردية ، ٢١ بحثاً باللغة الإنجليزية ، وبحث واحد فقط باللغة الفرنسية ، وبحث واحد فقط باللغة الهوساوية .

وقد كونت الرابطة لجنة من كبار العلماء لدراسة هذه البحوث وترتيبها حسب استحقاق الفائز للجائزة ، وقد كان الفائزون بالجوائز حسب الترتيب الآتي :

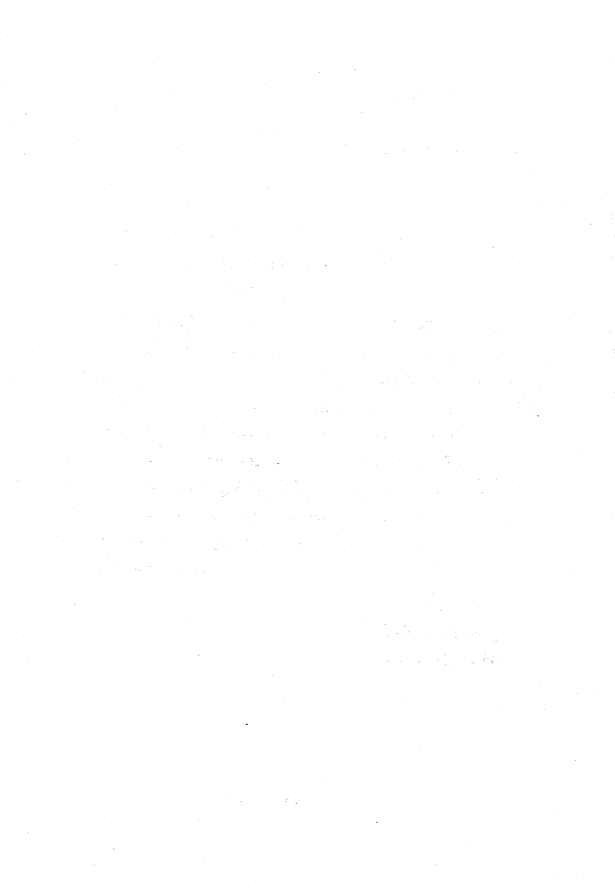
- (١) القائز بالحائزة الأولى الشيخ صفي الرحمن المباركفوري من الحامعة السلفية بالهند، ومقدار جائزته خمسون ألف ريال سعودي .
- (٢) الفائز بالحائزة الثانية الدكتور مجيد على خان من الحامعة المحلمة الاسلامية نيودلهي الهند، ومقدار جائزته أربعون ألف ريال سعودي .

- (٣) الفائز بالحائزة الثالثة الدكتور نصير أحمد ناصر رئيس الحامعة الإسلامية بباكستان ، ومقدار جائزته ثلاثون ألف ريال سعودى .
- (٤) الفائز بالجائزة الرابعة الأستاذ حامد محمود محمد منصور ليمود من جمهورية مصر العربية ، ومقدار جائزته عشرون ألف ريال سعودي .
- (٥) الفائز بالجائزة الخامسة الأستاذ عبد السلام هاشم حافظ من المدينة المنورة / المملكة العربية السعودية ، ومقدار جائزته عشرة آلاف ريال سعودي .

وقد أعلنت الرابطة أسماء الفائزين في المؤتمر الإسلامي الآسيوي الأول الذي عقد في كراتشي في شهر شعبان سنة ١٣٩٨هـ . كما أعلن عن ذلك في جميع الصحف .

وبهذه المناسبة أقامت الأمانة العامة للرابطة بمقرها بمكة المكرمة حفلاً كبيراً ، تحت إشراف صاحب السمو الملكي الأمير سعود بن عبد المحسن بن عبد العزيز ، وكيل إمارة منطقة مكة المكرمة ، نيابة عن صاحب السمو الملكي الأمير فواز بن عبد العزيز أمير منطقة مكة المكرمة ، ليابة عن صاحب السمو الملكي الأمير فواز بن عبد العزيز أمير منطقة مكة المكرمة الموافق ١٢ ربيع الأول سنة ١٣٩٩هـ . وفي هذا الحفل أعلنت الأمانة العامة أنها ستقوم بطبع البحوث الفائزة ونشرها بعدة لغات ، وتنفيذاً لذلك هاهي ذي تضع بين يدي القارىء الكريم باكورة طبعات تلك البحوث ، وهو بحث الشيخ صفي الرحمن المباركفوري ، من الحامعة السلفية بالهند لأنه الفائز البحوث ، وهو بحث الشيخ صفي الرحمن المباركفوري ، من الحامعة السلفية بالهند لأنه الفائز بالحائزة الأولى ، وستوالي طبع بقية البحوث الفائزة حسب ترتيبها ، سائلين الله سبحانه وتعالى أن يتقبل منا جميعاً أعمالنا خالصة لوجهه الكريم ، إنه نعم المولى ونعم النصير . وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي محمد بن على الحوكان



## مقدمة الناشر

ستظل سيرة الرسول عَلِيْكُ هي الرصيد التاريخي الأول الذي تستمد منه الأجيال المتلاحقة من ورثة النبوة وحملة مشاعل العقيدة زاد مسيرها ، وعناصر بقائها ، وأصول امتدادها .

ومن درس تاريخه عَلِيْكُ وأعطاه حقه من النظر والفكر والتحقيق رأى نسقا من التاريخ العجيب ، استعلى به الرسول عَلِيْكُ والفئة المؤمنة معه على عناصر المادة وعوامل الجذب الأرضي ، وارتقوا بالإنسانية إلى درجات لم تشهدها على امتداد عصورها وأزمانها .

ومن يعمق النظر في سيرته عَلَيْكُ - محاولاً أن يتتبع السر الذي وقع في التاريخ القفر المجدب فأخصب به ، وأنبتت الدنيا أزهاره الإنسانية الجميلة فأنشأ عَلَيْكُ رجالاً إن عبتهم بشيء لم تعبهم إلا أنهم دون الملائكة ، يجدها تقول له : – إن ههنا دنيا الصحراء التي تربى في أحضانها الرجال الذين دخلوا بالإسلام على ما دخل عليه الليل .

ولو تأملت في أفعاله عَيْظَةً وجدتها تقول لك :

إني أصنع أمة لها تاريخ الأرض من بعد .

ولم يكن مثله عَلِيْكُ في الصبر على البلاء والثبات على الحق واستقرار النفس واطمئنانها على زلازل الدنيا ، ولا في الرحمة ورقة القلب والسمو فوق معاني البقاء الأرضي ، فهو قد تُحلق كذلك ليغلب الحوادث ويتسلط على المادة .

وبذلك كان عَلِيْكُ منبع تاريخ في الإنسانية كلها دامًا ، وللدنيا رأس نظام أفكارها الصحيحة .

ولقد طبع الله سبحانه وتعالى على قلب الرسول على ، فباعد بينه وبين زيغ الهوى وسرف الطبيعة ، ولذلك يجب على من يقرأ سيرته على ويتعرف على شمائله وحديثه أن يبحث دائماً عن طابع الله في كل شيء فيها ، وسيظهر له من تفسيرها أن الدنيا لم تستطع أن تحقق غايتها الأخلاقية العليا إلا فيها ، وأنه على كان إنساناً ، وكان أيضاً حركة في تقدم الإنسانية ، وأن من معجزاته على أنه أضاف في تاريخه ما عجزت عنه البشرية في تاريخها ، وأن كل أموره على موضوعة وضعاً إلهياً كأنها صفات كونها الله وعلقها في التاريخ لمعاني الحياة تعليق الشمس في السهاء لمواد الحياة . ولو تأملت بيانه على ، تجده ينقلك إلى مثل الحالة التي تتأمل فيها روضة تتنفس على القلب ، أو منظراً يهز خياله النفس ، أو عاطفة تزيد بها الحياة في الدم ، على هدوء وروح وإحساس ولذة ، ثم يزيد على ذلك أنه يصلح من الجهات الإنسانية في نفسك ، ثم يرزق الله منه من رزق النور ، فإذا أنت في ذوق البيان كأنما ترى المتكلم على واء كلامه .

هذا يكون النظر في كلامه عليه ، فهو كلام كلما زدته فكراً زادك معنى ، وتفسيره قريب .. قريب كالروح في جسمها البشري ، ولكنه بعيد كالروح في سرها الإلمي ، فهو معك على قدر ما أنت معه ، إن وقفت على حدَّ وقف ، وإن مددت مد ، وما أديت به تأدى ، وليس فيه شيء من كل ما تراه لكل بلغاء الدنيا ، من صناعة عبث القول ، والرغبة في تكثير سواد المعاني ، وترك اللسان يطيش طيشة اللغوي يتعلق بكل ما عرض له ، إنما هو كلام قيل لتصير به المعاني إلى حقائقها ، فهو من لسان وراء فكر ، وراءه قلب ، وراءه إيمان ، وراءه الله جل جلاله ، وهو كلام في مجموعه كأنه دنيا أصدرها عليه عن نفسه العظيمة ، لا تبرح ماضية في طريقها السوي على دين الفطرة فلا تتسع لحلاف ولا يقع بها التنافر .

من هنا تبرز الأهمية القصوى في أن تكون سيرة الرسول عليه وأقواله عاملة في النفس المؤمنة عمل القلب من الحسد ، ورقيبة عليها رقابة الضمير على العقل ، حتى يكون الارتقاء والسمو والعلو والارتفاع بالأجسام فوق جواذب المادة وقيود الأرض .

ولن تستطيع النفس أن تحقق هذه المقوِّمات وبها بقايا من رواسب المادة أو جواذب الأرض ، ولن تستطيع النفس أن ترفرف وتحلق إلا إذا أدركت غاية وجودها من خلال رصيدها التاريخي الطويل ، الذي لم تظفر به أمة من الأمم كما ظفرت أمة الإسلام و إن الله ابتعثنا لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد ، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام ، ومن ضيق

الدنيا إلى سعة الدنيا والآخرة ﴾ . عبارات تفيض إيماناً وتشع ضياءً ، وخرجت من نفس تربت على يد القائد والمعلم الأول عليه أدركت غاية وجودها فعملت على تحقيقها .. وهكذا يجب أن يكون كل من أراد أن يشارك الكتائب في سيرها في الطريق الطويل .

وللأهمية التي تحتلها سيرة الرسول على في حياة المسلمين على امتداد التاريخ وفي حياتهم الحاضرة ؛ فقد وضعت كتب كثيرة اختلفت نظراتها للسيرة ومناهجها في تناولها ، ولكن كانت هناك بعض الكتب في هذا المجال امتازت بشمولها وكالها ودقة منهجها ، بما يعين القارىء على أن يتناول مسيرة الرسول على في يسر يعينه على فهمها فهما شاملاً كاملاً واستيعابها دون ما نقص أو خلل .

وكان هذا الكتاب و الرحيق المختوم ، للأستاذ صفى الرحمن المباركفوري – من الجامعة السلفية بالهند – من الكتب المتفردة في السرد التاريخي والذي امتاز بمنهجه الواضع وشموليته الحامعة في عرض السيرة العطرة عرضاً عميقاً يسيراً ، خالياً من الشوائب أو الأباطيل التي ألحقت ببعض كتب السيرة .

ويمتاز هذا الكتاب أيضاً في كونه معيناً لكل قارىء أو باحث في السيرة أن يجد بغيته فيه .

وقد فاز هذا الكتاب بالحائزة الأولى لمسابقة السيرة النبوية التي نظمتها رابطة العالم الإسلامي .

ولا ننسى هنا أن ننوه بإضافة هذا الجهد إلى الجهود العظيمة التي بذلها العلماء الهنود على امتداد العصور ، في حرصهم وحفظهم للتراث الإسلامي وإبداعهم الفذ في مجالات التفسير والسيرة والحديث وعلومه بخاصة .

ونحن إذ نقدم هذا الكتاب إلى المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها ؛ نسأل الله أن يعم به الفائدة والنفع .

والله من وراء القصد الناشر



## كلمة المؤلف

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ، فجعله شاهدا ومبشرا ونذيرا ، وداعيا إلى الله بإذنه وسراجا منيرا ، وجعل فيه أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيرا ، اللهم صل وسلم وبارك عليه وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين ، وفجر لهم ينابيع الرحمة والرضوان تفجيراً .

وبعد ، فإن من دواعي الغبطة والسرور أن رابطة العالم الإسلامي أعلنت عقب مؤتمر السيرة النبوية الذي انعقد في باكستان في شهر ربيع الأول من سنة ١٣٩٦هـ بإقامة مسابقة على مستوى العالم الإسلامي ، للبحث حول موضوع السيرة النبوية – على صاحبها ألف ألف صلاة وسلام – تنشيطا للكاتبين ، وتنسيقا لجهودهم الفكرية ، وإني أرى أن هذا العمل له قيمة كبيرة ركما لا يحيط بوصفها البيان . فإن السيرة النبوية والأسوة المحمدية على صاحبها ما يستحق من الصلاة والسلام – إذا لاحظناها بعين الدقة والاعتبار – هي المنبع الوحيد الذي تتفجر منه ينابيع حياة العالم الإسلامي وسعادة المجتمع البشري .

وإن من سعادتي وحسن حظي أني أساهم في تلك المسابقة المباركة ، ولكن أين أنا حتى القي ضوءً على حياة سيد الأولين والآخرين عليه . وإنما أنا رجل يرى لنفسه كل السعادة والفلاح أن يقتبس من نوره ، حتى لا يتهالك في دياجير الظلمات ، بل يحيا وهو من أمته ، ويعفر الله له ذنوبه بشفاعته .

وكلمة بسيطة أرى أن أقدمها عن منهجي في مقالتي هذه : إني قبل أن آخذ في كتابة المقالة رأيت أن أضعها في حجم متوسط متجنبا التطويل الممل والإيجاز المخل ، ولكني كثيراً ما رأيت في المصادر اختلافاً كبيراً في ترتيب الوقائع ، أو في تفصيل جزئياتها ، وفي مثل هذه المواقع قمت

بالتحقيق البالغ ، وأدرت النظر في جميع جوانب البحث . ثم أثبت في صلب المقالة ما ترجح لديّ بعد التحقيق . ولكن احترزت عن إيراد الدلائل والبراهين ؛ لأن ذلك يفضي إلى طول غير مطلوب . نعم ! ربما أشرت إلى الدلائل حين خفت الاستغراب ممن يقرأ المقالة ، أو حين رأيت عامة الكاتبين ذهبوا إلى خلاف الصحيح .

اللهم قدر لي الحير في الدنيا والآخرة ، إنك أنت الغفور الودود ذو العرش المجيد . الحمعة المباركة ٢٤ / ٧ / ١٣٩٦ هـ الحمعة المباركة ٢٤ / ٧ / ١٩٧٦ م

صفي الرحم المباركفوري الحامعة السلفية بنارس الهند

海 流 流

# موقع العرب وأقوامها

إن السيرة النبوية - على صاحبها الصلاة والسلام - عبارة في الحقيقة عن الرسالة التي حملها رسول الله عَيْنِكُ إلى المجتمع البشري ، وأخرج بها الناس من الظلمات إلى النور ، ومن عبادة العباد إلى عبادة الله . وإذن فلا يمكن إحضار صورتها الرائعة بتامها إلا بعد المقارنة بين خلفيات هذه الرسالة وآثارها . ونظراً إلى ذلك نقدم فصلا عن أقوام العرب وتطوراتها قبل الإسلام ، وعن الظروف التي بُعث فيها محمد عَلَيْكُ .

## موقع العرب:

العرب لغة : الصحارى والقفار ، والأرض المجدبة التي لا ماء فيها ولا نبات . وقد أطلق هذا اللفظ منذ أقدم العصور على جزيرة العرب . كما أطلق على قوم قطنوا تلك الأرض ، واتخذوها موطناً لهم .

وجزيرة العرب يحدها غرباً البحر الأحمر وشبه جزيرة سيناء ، وشرقاً الخليج العربي وجزء كبير من بلاد العراق الحنوبية ، وجنوباً بحر العرب الذي هو امتداد لبحر الهند ، وشمالاً بلاد الشام وجزء من بلاد العراق على اختلاف في بعض هذه الحدود ، وتقدر مساحتها ما بين مليون ميل مربع إلى مليون وثلاثمائة ألف ميل مربع .

والجزيرة لها أهمية بالغة من حيث موقعها الطبيعي والجغرافي ؛ فأما باعتبار وضعها الداخلي فهي محاطة بالصحارى والرمال من كل جانب ، ومن أجل هذا الوضع صارت الجزيرة حصناً منيعاً لا يسمح للأجانب أن يحتلوها ويبسطوا عليها سيطرتهم ونفوذهم . ولذلك نرى سكان المجزيرة أحراراً في جميع الشئون منذ أقدم العصور ، مع أنهم كانوا مجاورين لإمبراطوريتين عظيمتين

لم يكونوا يستطيعون دفع هجماتهما لولا هذا السد المنيع .

وأما بالنسبة إلى الخارج فإنها تقع بين القارات المعروفة في العالم القديم . وتلتقي بها براً وبحراً . فإن ناحيتها الشهالية الغربية باب للدخول في قارة إفريقية ، وناحيتها الشهالية الشرقية مفتاح لقارة أوربا ، والناحية الشرقية تفتح أبواب العجم والشرق الأوسط والأدنى . وتفضي إلى الهند والصين ، وكذلك تلتقي كل قارة بالجزيرة بحراً ، وترسى سفنها وبواخرها على ميناء الجزيرة رأساً .

ولأجل هذا الوضع الجغرافي كان شمال الجزيرة وجنوبها مهبطاً للأمم ومركزاً لتبادل التجارة ، والثقافة ، والديانة ، والفنون .

### أقوام العرب:

وأما أقوام العرب فقد قسمها المؤرخون إلى ثلاثة أقسام بحسب السلالات التي ينحدرون منها :

- (1) العرب البائدة : وهم العرب القدامي الذين لم يمكن الحصول على تفاصيل كافية عن تاريخهم ، مثل : عاد وثمود وطسم وجديس وعملاق وسواها .
- (٢) العرب العاربة: وهم العرب المنحدرة من صلب يعرب بن يشجب بن قحطان ، وتسمى بالعرب القحطانية .
  - (٣) العرب المستعربة: وهي العرب المنحدرة من صلب إسماعيل، وتسمى بالعرب العدنانية.

أما العرب العاربة – وهي شعب قحطان – فمهدها بلاد اليمن ، وقد تشعبت قبائلها وبطونها فاشتهرت منها قبيلتان :

- (أ) حمير ، وأشهر بطونها زيد الجمهور ، وقضاعة ، والسكاسك .
- (ب) كهـــلان ، وأشــهـر بطـونهـا همدان ، وأنمار ، وطيء ، ومذحج ، وكندة ، ولخم ، وجذام ، والأزد ، والأوس ، والخزرج ، وأولاد جفنة ملوك الشام .

وهاجرت بطون كهلان عن الين ، وانتشرت في أنحاء الجزيرة ، وكانت هجرة معظمهم قبيل سيل العرم حين فشلت تجارتهم ؛ لضغط الرومان وسيطرتهم على طريق التجارة البحرية ، وإفسادهم طريق البر بعد احتلالهم بلاد مصر والشام .

ولا غرو فقد كانت منافسة بين بطون كهلان وبطون حمير أدت إلى جلاء كهلان ، ويشير إلى ذلك بقاء حمير مع جلاء كهلان .

ويمكن تقسيم المهاجرين من بطون كهلان إلى أربعة أقسام :

(1) الأزد – وكانت هجرتهم على رأي سيدهم وكبيرهم عمران بن عمرو مزيقباء . فساروا يتنقلون في بلاد اليمن ويرسلون الرواد ، ثم ساروا بعد ذلك إلى الشهال . وهاك تفصيل الأماكن التي سكنوا فيها بعد الرحلة نهائياً : عطف ثعلبة بن عمرو من الأزد نحو الحجاز ، فأقام بين الثعلبية وذي قار ، ولما كبر ولده وقوي ركنه سار نحو المدينة ، فأقام بها واستوطنها . ومن أبناء ثعلبة هذا : الأوس والحزرج ، ابنا حارثة بن ثعلبة .

وانتقــل منهــم حارثة بن عمرو ــ وهو خزاعة ــ وبنوه في ربوع الحجـاز ، حتى نزلوا بمر الظهران ، ثم افتتحوا الحرم فقطنوا مكة وأجلوا سكانها الجراهمة .

ونزل عمران بن عمرو في عمان ، واستوطنها هو وبنوه ، وهم أزد عمان ، وأقامت قبائل نصر بن الأزد بتهامة ، وهم أزد شنوءة .

وسار جفنة بن عمرو إلى الشام فأقام بها هو وبنوه ، وهو أبو الملوك الغساسنة . نسبة إلى ماء في الحجاز يعرف بغسان كانوا قد نزلوا بها أولا قبل تنقلهم إلى الشام .

- (٢) لحم وجدام \_ وكان في اللخميين نصر بن ربيعة أبو الملوك المناذرة بالحيرة .
- (٣) بنو طيء ساروا بعد مسير الأزد نحو الشهال حتى نزلوا بالجبلين أجا وسلمى ، وأقاموا هناك ، حتى عرف الجبلان بجبلى طيء .
- (2) كندة \_ نزلوا بالبحرين ، ثم اضطروا إلى مغادرتها فنزلوا بحضرموت ، ولاقوا هناك ما لاقوا بالبحرين ، ثم نزلوا نجد ، وكونوا هناك حكومة كبيرة الشأن ولكنها سرعان ما فنيت وذهبت آثارها .

وهناك قبيلة من حمير مع اختلاف في نسبتها إليه - وهي قضاعة - هجرت اليمن واستوطنت بادية السهاوة من مشارف العراق<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر لتفصيل هذه القبائل وهجراتها: محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ١١/١-١٣ وقلب جزيرة العرب ص ٢٣١ إلى ٢٣٥ ـ واختلفت المصادر التاريخية اختلافاً كبيراً في تعيين زمن هذه الهجرات وأسبابها=

وأما العرب المستعربة فأصل جدهم الأعلى ... وهو سيدنا إبراهيم عليه السلام ... من بلاد العراق ، من بلدة يقال لها ﴿ أَر ﴾ على الشاطىء الغربي من نهر الفرات ، بالقرب من الكوفة ، وقد جاءت الحفريات والتنقيبات بتفاصيل واسعة عن هذه البلدة وعن أسرة إبراهيم عليه السلام ، وعن الأحوال الدينية والاجتاعية في تلك البلاد (١) .

ومعلوم أن إبراهيم عليه السلام هاجر منها إلى حاران أو حران ، ومنها إلى فلسطين ، فاتخذها قاعدة لدعوته ، وكانت له جولات في أرجاء هذه البلاد وغيرها<sup>(۱)</sup> وقدم مرة إلى مصر ، وقد حاول فرعون مصر كيداً وسوءاً بزوجته سارة ولكن الله ردّ كيده في نحره ، وعرف فرعون ما لسارة من الصلة القوية بالله ، حتى أخدمها ابنته (۱) هاجر ؛ اعترافاً بفضلها ، وزوجتها سارة إبراهيم (۱) .

ورجع إبراهيم إلى فلسطين ، ورزقه الله من هاجر إسماعيل ، وغارت سارة حتى ألجأت إبراهيم إلى نفي هاجر مع ولدها الصغير – إسماعيل – فقدم بهما إلى الحجاز ، وأسكنهما بواد غير ذي زرع عند بيت الله المحرم الذي لم يكن إذ ذاك إلا مرتفعاً من الأرض كالرابية ، تأتيه السيول فتأخذ عن يمينه وشماله ، فوضعهما عند دوحة فوق زمزم في أعلى المسجد ، وليس بمكة يومئذ أحد ، وليس بها ماء . فوضع عندهما جراباً فيه تمر ، وسقاء فيه ماء ، ورجع إلى فلسطين ، ولم تمض أيام حتى نفد الزاد والماء ، وهناك تفجرت بئر زمزم بفضل الله ، فصارت قوتاً لهما وبلاغاً إلى حين . والقصة معروفة بطولها(٥) .

وجاءت قبيلة يمانية ــ وهي جرهم الثانية ــ فقطنت مكة بإذن من أم إسماعيل يقال إنهم كانوا قبل ذلك في الأودية التي بأطراف مكة . وقد صرحت رواية البخاري أنهم نزلوا مكة بعد

وبعد إدارة النظر من جميع الجوانب أثبتنا ما ترجع عندنا في هذا الباب من حيث الدليل .

<sup>(</sup>١) تفهم القرآن للسيد أبي الأعلى المودودي ٣/١هه ، ٥٥٥ ، ٥٥٥ ، ٥٥٥ .

<sup>(</sup>۲) نفس المصدر ۲۰۸/۱.

<sup>(</sup>٣) المعروف أن هاجر كانت أمة مملوكة ، ولكن حقق الكاتب الكبير العلامة القاضي محمد سليان المنصورفوري أنها كانت حرة ، وكانت ابنة فرعون ــ انظر رحمة للعالمين ــ ٣٧-٣٧-٣٧ .

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ٣٤/٢ وانظر في تفصيل القصة : صحيح البخاري ٣٤/١ .

<sup>(</sup>o) انظر صحيح البخاري ، كتاب الأنبياء ٤٧٥\_٤٧٥ .

إسماعيل ، وقبل أن يشب ، وأنهم كانوا يمرون بهذا الوادي قبل ذلك" .

وقد كان إبراهيم يرحل إلى مكة بين آونة وأخرى ليطالع تركته ، ولا يعلم كم كانت هذه الرحلات ، إلا أن المصادر التاريخية الموثوقة حفظت أربعة منها .

فقد ذكر الله تعالى في القرآن أنه أرى إبراهيم في المنام أنه يذبح إسماعيل ، فقام بامتثال هذا الأمر ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَمُ لِلْجَيِينِ ﴿ وَنَكَ يَنْكُ أَن يَتَا بِرَهِيمُ ﴿ فَلَكَّا أَسْلَمَا وَتَلَمُ لِلْجَيِينِ ﴿ وَنَكَ يَنْكُ أَن يَتَا بِرَهِيمُ وَنَكَ يَنْكُ بِذِبْحِ عَظِيمٍ ﴿ فَكَا أَلْمُ عَلَا الْمُو الْمُبَالُ الْمُعَالِقُ وَفَدَيْنَكُ بِذِبْحِ عَظِيمٍ ﴿ اللَّهُ الْمُكَ الْمُلَوَ الْمُبَائِلُ اللَّهُ مِنْ وَفَدَيْنَكُ بِذِبْحِ عَظِيمٍ ﴿ اللَّهُ اللَّالَالَا اللَّهُ اللّ

وقد ذكر في سفر التكوين أن إسماعيل كان أكبر من إسحق بثلاث عشرة سنة ، وسياق القصة يدل على أنها وقعت قبل ميلاد إسحاق ، لأن البشارة بإسحق ذكرت بعد سرد القصة بتمامها .

وهذه القصة تتضمن رحلة واحدة – على الأقل – قبل أن يشب إسماعيل ، أما الرحلات الثلاث الأخر فقد رواها البخاري بطولها عن ابن عباس مرفوعاً (٢) وملخصها أن إسماعيل لما شب وتعلم العربية من جرهم ، وأنفسهم وأعجبهم زوجوه امرأة منهم ، وماتت أمه ، وبدا لإبراهيم أن يطالع تركته فجاء بعد هذا التزوج ، فلم يجد إسماعيل فسأل امرأته عنه وعن أحوالهما ، فشكت إليه ضيق العيش فأوصاها أن تقول لإسماعيل أن يغير عتبة بابه ، وفهم إسماعيل ما أراد أبوه ، فطلق امرأته تلك وتزوج امرأة أخرى ، وهي ابنة مضاض بن عمرو ، كبير جرهم وسيدهم (١) .

وجاء إبراهيم مرة أخرى بعد هذا التزوج الثاني فلم يجد إسماعيل فرجع إلى فلسطين بعد أن سأل زوجته عنه وعن أحوالهما فأثنت على الله ، فأوصى إلى إسماعيل أن يثبت عتبة بابه .

وجاء مرة ثالثة فلقي إسماعيل وهو يبري نبلا له تحت دوحة قريباً من زمزم فلما رآه قام إليه فحسنع كما يصنع كما يصنع كما يصنع كما يصنع كما يصنع كما يصنع الوالد بالولد والولد بالوالد ، وكان لقاؤهما بعد فترة طويلة من الزمن ، قلما يصبر فيها الأب الكبير الأواه العطوف عن ولده ، والولد البار الصالح الرشيد عن أبيه وفي هذه المرة بنيا

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ١/٥٧٥.

<sup>(</sup>۲) الآیات ۱۰۳–۱۰۷ من سورة الصافات .

<sup>(</sup>٣) ج١/٥٧٤ ـ ٢٧١ .

<sup>(</sup>٤) قلب جزيرة العرب ص٢٣٠.

الكعبة ، ورفعا قواعدها ، وأذن إبراهيم في الناس بالحج كما أمره الله .

وقد رزق الله إسماعيل من ابنة مضاض اثني عشر ولداً ذكراً<sup>(۱)</sup> وهم: نابت أو نبايوط، قيدار، وأدبائيل، ومبشام، ومشماع، ودوما، وميشا، وحدد، ويتما، ويطور، ونفيس، وقيدمان، وتشعبت من هؤلاء اثنتا عشرة قبيلة، سكنت كلها في مكة مدة، وكانت جل معيشتهم التجارة من بلاد اليمن إلى بلاد الشام ومصر ثم انتشرت هذه القبائل في أرجاء الجزيرة بل وإلى خارجها. ثم أدرجت أحوالهم في غياهب الزمان، إلا أولاد نابت وقيدار.

وقد ازدهرت حضارة الأنباط – أبناء نابت – في شمال الحجاز ، وكونوا حكومة قوية دان لها من بأطرافها ، واتخذوا البطراء عاصمة لهم ، ولم يكن يستطيع مناوأتهم أحد حتى جاء الرومان فقضوا عليهم ، وقد رجع السيد سليان الندوي بعد البحث الأنيق والتحقيق الدقيق أن ملوك آل غسان وكذا الأنصار من الأوس والخزرج لم يكونوا من آل قحطان ، وإنما كانوا من آل نابت بن إسماعيل ، وبقاياهم في تلك الديار (٢) .

وأما قيدار بن إسماعيل فلم يزل أبناؤه بمكة يتناسلون هناك حتى كان منه عدنان وولده معد ، ومنه حفظت العرب العدنانية أنسابها . وعدنان هو الجد الحادي والعشرون في سلسلة النسب النبوي ، وقد ورد أنه علم كان إذا انتسب فبلغ عدنان يمسك ويقول : كذب النسابون ، فلا يتجاوزه (٣) . وذهب جمع من العلماء إلى جواز رفع النسب فوق عدنان ، مضعفين للحديث المشار إليه ، وقالوا إن بين عدنان وبين إبراهيم عليه السلام أربعين أباً بالتحقيق الدقيق (١) .

وقد تفرقت بطون معد من ولده نزار - قيل لم يكن لمعد ولد غيره - فكان لنزار أربعة أولاد ، تشعبت منهم أربعة قبائل عظيمة : إياد وأغار وربيعة ومضر ، وهذان الأخيران هما اللذان كثرت بطونهما واتسعت أفخاذهما ، فكان من ربيعة : أسد بن ربيعة ، وعنزة ، وعبد القيس ، وابنا وائل - بكر ، وتغلب - وحنيفة وغيرها .

<sup>(</sup>١) نفس المسدر.

<sup>(</sup>٢) انظر تاريخ أرض القرآن ٧٨/٢ إلى ٨٦ .

٣) انظر الطبري ١٩١/٢ - ١٩٤ والأعلام ٥/٥.

<sup>(</sup>٤) رحمة للمالمين ٧/٢، ٨، ١٤، ١٥، ١٦، ١٧.

وتشعبت قبائل مضر إلى شعبتين عظيمتين: قيس عيلان بن مضر، وبطون إلياس بن مضر. فمن قيس عيلان: عبس وذبيان، مضر. فمن قيس عيلان: عبس وذبيان، وأشجع وغني بن أعصر.

ومن إلياس بن مضر: تميم بن مرة ، وهذيـل بن مدركة ، وبنو أسـد بن خزيمة وبطون كنانة بن خزيمة ، ومن كنانة : قريش ، وهم أولاد فهر بن مالك بن النضر بن كنانة .

وانقسمت قريش إلى قبائل شتى ، من أشهرها : جمح ، وسهم ، وعدي ، ومخزوم ، وتيم ، وزهرة ، وبطون قصي بن كلاب ، وهي عبد الدار بن قصي ، وأسد بن عبد العزى بن قصي ، وعبد مناف بن قصي .

وكان من عبد مناف أربع فصائل: عبد شمس، ونوفل، والمطلب، وهاشم وبيت هاشم هو الذي اصطفى الله منه سيدنا محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم عليه (١).

قال عَلَيْكَ : ﴿ إِنَ الله اصطفى من ولد إبراهيم إسماعيل ، واصطفى من ولد إسماعيل كنانة ، واصطفى من بني كنانة قريشاً ، واصطفى من قريش بني هاشم ، واصطفاني من بني هاشم ، (٢) .

وعن العباس بن عبد المطلب قال: قال رسول الله عَلَيْكُهُ: ﴿ إِنَّ اللهُ خَلَقَ الْحَلَقَ فَجَعَلَنِي مَنَ خَيْرَ الْعَبَاسُ ، ثُمْ تَخْيَرَ الْقِبَائُلُ ، فَجَعَلَنِي مَنْ خَيْرَ الْقَبَلُمُ ، ثُمْ تَخْيَرَ الْبَيُوتُ فَجَعَلَنِي مَنْ خَيْرَ الْقِبَالُمُ ، ثُمْ تَخْيَرَ الْبَيُوتُ فَجَعَلَنِي مَنْ خَيْرَ الْقِبَالُمُ ، ثُمَّ تَخْيَرُ الْفِيوتُ فَجَعَلَنِي مَنْ خَيْرَ الْفِيوتُ مِنْ اللهِ اللهُ عَيْرَ اللهِ اللهُ عَيْرَ اللهُ عَيْرَ اللهُ عَيْرَ اللهُ عَلَى اللهُ عَيْرَ اللهُ عَلَى اللهُ عَيْرَ اللهُ عَلَى اللهُ عَيْرَ اللهُ عَلَى اللهُ عَيْرَ اللهُ عَلَى اللهُ عَيْرَ اللهُ عَيْرَ اللهُ عَيْرَ اللهُ عَيْرَ اللهُ عَيْرَ اللهُ عَيْرَ اللهُ عَلَى اللهُ عَيْرَ اللهُ عَيْرَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَيْرَ اللهُ عَيْرَ اللهُ عَيْرَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَيْرَ اللهُ عَيْرَ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّ

ولما تكاثر أولاد عدنان تفرقوا في أنحاء شتى من بلاد العرب ، متتبعين مواقع القطر ومنابت العشب .

فهاجرت عبد القيس ، وبطون من بكر بن وائل ، وبطون من تميم إلى البحرين فأقاموا بها . وخرجت بنو حنيفة بن صعب بن على بن بكر إلى اليمامة فنزلوا بحجر ، قصبة اليمامة .

<sup>(</sup>١) محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ١٤/١، ١٥.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم عن واثلة بن الأسقع ، باب فضل نسب النبي علي ٢٤٥/٢ والترمذي ٢٠١/٢ .

<sup>(</sup>٣) 🏻 رواه الترمذي ، باب ما جاء في فضل النبي 🅰 ٢٠١/٢ .

وأقامت سائر بكر بن وائل في طول الأرض من اليمامة إلى البحرين إلى سيف كاظمة إلى البحر، فأطراف سواد العراق ، فالأبلة فهيت .

وأقامت تغلب بالجزيرة الفراتية ، ومنها بطون كانت تساكن بكراً . وسكنت بنو تميم بيادية البصرة .

وأقامت بنو سليم بالقرب من المدينة ، من وادي القرى إلى خيبر إلى شرقي المدينة إلى حد الحبلين ، إلى ما ينتهي إلى الحرة .

وسكنت ثقيف بالطائف ، وهوازن في شرقي مكة بنواحي أوطاس ، وهي على الحادة بين مكة والبصرة .

وسكنت بنو أسد شرقي تياء وغربي الكوفة ، بينهم وبين تياء ديار بحتر من طيء ، وبينهم وبين الكوفة خمس ليال .

وسكنت ذبيان بالقرب من تباء إلى حوران .

وبقي بتهامة بطون كنانة ، وأقام بمكة وضواحيها بطون قريش ، وكانوا متفرقين لا تجمعهم جامعة حتى نبغ فيهم قصي بن كلاب ، فجمعهم ، وكون لهم وحدة شرفتهم ورفعت من أقدارهم (١).

<sup>(</sup>١) عاضرات تاريخ الأم الإسلامية للخضري ١/١٥/١ .

# الحكم والإمارة في العرب

حينا أردنا أن نتكلم عن أحوال العرب قبل الإسلام ؛ رأينا أن نضع صورة مصغرة من تاريخ الحكومة والإمارة والملل والأديان في العرب ، حتى يسهل علينا فهم الأوضاع الطارئة عند ظهور الإسلام .

كان حكام الجزيرة حين بزغت شمس الإسلام قسمين: قسم منهم ملوك متوجون ، لكنهم كانوا في الحقيقة غير مستقلين ، وقسم هم رؤساء القبائل والعشائر ، لهم ما للملوك من الحكم والامتياز ، ومعظم هؤلاء كانوا على تمام الاستقلال . وربما كانت لبعضهم تبعية لملك متوج ، والملوك المتوجون هم ملوك البين ، وملوك آل غسان ، وملوك الحيرة ، وما عدا هؤلاء من حكام الجزيرة فلم تكن لهم تيجان .

## الملك باليمن:

من أقدم الشعوب التي عرفت بالين من العرب العازبة قوم سبأ ، وقد عثر على ذكرهم في حفريات و أور ، بخمسة وعشرين قرناً قبل الميلاد . ويبدأ ازدهار حضارتهم ونفوذ سلطانهم وبسط سيطرتهم بأحد عشر قرناً قبل الميلاد .

ويمكن تقسيم أدوارهم حسب التقدير الآتي :

(١) القرون التي خلت قبل سنة ٢٥٠ق.م ، وكان ملوكهم يلقبون في هذا الزمن به و مكرب سباً ، وكانت عاصمتهم بلدة ( صرواح ، التي توجد أنقاضها على مسافة يوم إلى الجانب الغربي من بلدة ( مأرب ، وتعرف باسم ( خريبة ، وفي زمنهم بدأ بناء السد الذي عرف بسد

مأرب ، والذي له شأن كبير في تاريخ الين ، ويقال إن سبأ بلغوا من بسط سلطتهم إلى أن اتخذوا المستعمرات في داخل بلاد العرب وخارجها .

(٢) منذ سنة ، ٦٥ق.م إلى سنة ، ١٥ق.م وفي هذا الزمن تركوا لقب ( مكرب ) وعرفوا بملوك سبأ ، واتخذوا ( مأرب ) عاصمة لهم بدل ( صرواح ) وتوجد أنقاضها على بعد ستين ميلاً من صنعاء إلى جانبها الشرقي .

(٣) منذ سنة ١٥ اق.م إلى سنة ٢٠٠٠ ، وفي هذا العهد غلبت قبيلة حمير على مملكة سبأ ، واتخذت بلدة و ريدان ، عاصمة لها بدل و مأرب ، ثم سميت بلدة و ريدان ، باسم ظفار ، وتوجد أنقاضها على جبل مدور بالقرب من و يريم ، وفي هذا العهد بدأ فيهم السقوط والانحطاط ، فقد فشلت تجارتهم إلى حد كبير ؛ لبسط سيطرة الأنباط في شمال الحجاز أولاً ، ثم لغلبة الرومان على طرق التجارة البحرية بعد نفوذ سلطانهم على مصر وسوريا وشمالي الحجاز ثانياً ، ولتنافس القبائل فيا بينها ثالثاً . وهذه العناصر هي التي سببت في تفرق آل قحطان وهجرتهم إلى البلاد الشاسعة .

(٤) منذ سنة ٣٠٠ إلى أن دخل الإسلام في الين. وفي هذا العهد توالت عليهم الاضطرابات والحوادث، وتتابعت الانقلابات، والحروب الأهلية التي جعلتهم عرضة للأجانب حتى قضت على استقلالهم، ففي هذا العهد دخل الرومان في عدن، وبمعونتهم احتلت الأحباش الين لأول مرة سنة ٣٤٠م، مستغلين التنافس بين قبيلتي همدان وحمير، واستمر احتلالهم إلى سنة ٨٣٧م. ثم نالت الين استقلالها، ولكن بدأت تقع الثلمات في سد مأرب، حتى وقع السيل العظيم الذي ذكره القرآن بسيل العرم في سنة ١٥٤٠م أو ٢٥١م. وكانت حادثة كبرى أدت إلى خراب العمران وتشتت الشعوب.

وفي سنة ٢٣٥م قاد ذو نواس اليهودي حملة منكرة على المسيحيين من أهل نجران ، وحاول صرفهم عن المسيحية قسراً . ولما أبوا خد لهم الأخدود وألقاهم في النيران ، وهذا الذي أشار إليه القرآن في سورة البروج بقوله : ﴿ قُيلَ أَصْعَابُ ٱلْأَخْدُودِ ﴾ الآيات ، وكان من جراء ذلك نقمة النصرانية الناشطة إلى الفتح والتوسع تحت قيادة أباطرة الرومان على بلاد العرب ، فقد حرضوا

الأحباش ، وهيأوا لهم الأسطول البحري ، فنزل سبعون ألف جندي من الحبشة ، واحتلوا الين مرة ثانية ، بقيادة أرياط سنة ٢٥٥م ، وظل أرياط حاكماً من قبل ملك الحبشة حتى اغتاله أبرهة – أحد قواد جيشه – وحكم بدله بعد أن استرضى ملك الحبشة ، وأبرهة هذا هو الذي جند المجنود لهدم الكعبة ، وعرف هو وجنوده بأصحاب الفيل .

وبعد وقعة الفيل استنجد اليمانيون بالفرس ، وقاموا بمقاومة الحبشة حتى أجلوهم عن البلاد ، ونالوا الاستقلال في سنة ٥٧٥م بقيادة معد يكرب بن سيف ذي يزن الحميري ، واتخذوه ماكاً لهم ، وكان معد يكرب أبقى معه جمعاً من الحبشة يخدمونه ويمشون في ركابه ، فاغتالوه ذات يوم ، وبموته انقطع الملك عن بيت ذي يزن ، وولى كسرى عاملاً فارسياً على صنعاء ، وجعل اليمن ولاية فارسية فلم تزل الولاة من الفرس تتعاقب على اليمن حتى كان آخرهم باذان الذي اعتنق الإسلام سنة ٢٦٨م . وبإسلامه انتهى نفوذ فارس على بلاد اليمن (١) .

#### الملك بالحسرة:

كانت الفرس تحكسم على العراق وما جاورها منذ أن جمع شملهم قوروش الكبير ( ٥٥٧ – ٥٢٥ ) ق.م ولم يكن أحد يناوئهم ، حتى قام الإسكندر المقدوني سنة ٣٢٦ق.م فهزم ملكهم دارا الأول ، وكسر شوكتهم ، حتى تجزأت بلادهم وتولاها ملوك يعرفون بملوك الطوائف ، واستمروا يحكمون البلاد مجزأة إلى سنة ٢٣٠م . وفي عهد هؤلاء الملوك هاجر القحطانيون ، واحتلوا جزءاً من ريف العراق ثم لحقهم من هاجر من العدنانيين فزا حموهم حتى سكنوا جزءاً من الجزيرة الفراتية .

وعادت القوة مرة ثانية إلى الفرس في عهد أردشير – مؤسس الدولة الساسانية منذ سنة ٢٢٦م – فإنه جمع شمل الفرس ، واستولى على العرب المقيمين على تخوم ملكه ، وكان هذا سبباً في رحيل قضاعة إلى الشام ، ودان له أهل الحيرة والأنبار .

<sup>(</sup>١) انظر في تفصيل ذلك: تفهيم القرآن ١٩٥/٤ ، ١٩٦ ، ١٩٧ ، ١٩٨ ، وتاريخ أرض القرآن ج١/ من ص١٣٣ إلى نهاية الكتاب ، وفي تعيين السنين اختلاف كبير بين المصادر التاريخية ، وقد قال بعض الكتاب عن هذه التفاصيل ﴿ إن هذا إلا أساطير الأولين ﴾ .

وفي عهد أردشير كانت ولاية جذيمة الوضاح على الحيرة وسائر من ببادية العراق والجزيرة من ربيعة ومضر ، وكان أردشير رأى أنه يستحيل عليه أن يحكم العرب مباشرة ، ويمنعهم من الإغارة على تخوم ملكه ، إلا أن يملك عليهم رجلاً منهم له عصبية تؤيده وتمنعه ، ومن جهة أخرى يمكنه الاستعانة بهم على ملوك الرومان الذين كان يتخوفهم ، وليكون عرب العراق أمام عرب الشام الذين اصطنعهم ملوك الرومان ، وكان يبقي عند ملك الحيرة كتيبة من جند الفرس ؛ ليستعين بها على الخارجين على سلطانه من عرب البادية ، وكان موت جذيمة حوالي سنة ٢٦٨م .

وبعد موت جذيمة ولى الحيرة عمرو بن عدي بن نصر اللخمي، أول ملوك اللخميين - في عهد كسرى سابور بن أردشير - ثم لم تزل الملوك من اللخميين تتوالى على الحيرة حتى ولى الفرس قباذ بن فيروز ، وفي عهده ظهر مزدك ، وقام بالدعوة إلى الإباحية ، فتبعه قباذ كما تبعه كثير من رعيته ، ثم أرسل قباذ إلى ملك الحيرة - وهو المنذر بن ماء السهاء يدعوه إلى أن يختار هذا المذهب ويدين به ، فأبى عليه حمية وأنفة ، فعزله قباذ ، وولى بدله الحارث بن عمرو بن حجر الكندي بعد أن أجاب دعوته إلى المذهب المزدكي .

وخلف قباذ كسرى أنوشروان ، وكان يكره هذا المذهب جداً ، فقتل المزدك وكثيراً بمن دان بمذهبه ، وأعاد المنذر إلى ولاية الحيرة ، وطلب الحارث بن عمرو لكنه أفلت إلى دار كلب ، فلم يزل فيهم حتى مات .

واستمر الملك بعد المنذر بن ماء الساء في عقبه ، حتى كان النعمان بن المنذر ، وهو الذي غضب عليه كسرى بسبب وشاية دبرها زيد بن عدي العبادي ، وأرسل كسرى إلى النعمان يطلبه ، فخرج النعمان حتى نزل سراً على هانىء بن مسعود سيد آل شيبان ، فأودعه أهله وماله ، ثم توجه إلى كسرى ، فحبسه كسرى حتى مات وولى على الحيرة بدله إياس بن قبيصة الطائي ، وأمره أن يرسل إلى هانىء بن مسعود يطلب منه تسليم ما عنده ، فأبى ذلك هانىء حمية ، وآذن الملك بالحرب ، ولم تلبث أن جاءت مرازبة كسرى وكتائبه في موكب إياس ، وكانت بين الفريقين موقعة هائلة عند ذي قار ، وانتصر فيها بنو شيبان ، وانهزمت الفرس هزيمة منكرة . وهذا أول يوم انتصرت فيه العرب على العجم ، وهو بعد ميلاد الرسول عليات بقليل ، فإنه عليه السلام وقد الشهر من ولاية إياس بن قبيصة على الحيرة .

وولى كسرى على الحيرة بعد إياس حاكاً فارسياً ، وفي سنة ٦٣٢م عاد الملك إلى آل لحم ، فتولى منهم المنذر الملقب بالمعرور ، ولم تزد ولايته على ثمانية أشهر حتى قدم عليه خالد بن الوليد بعساكر المسلمين(١) .

#### الملك بالشام:

في العهد الذي ماجت فيه العرب بهجرات القبائل صارت بطون من قضاعة إلى مشارف الشام وسكنت بها ، وكانوا من بني سليح بن حلوان الذين منهم بنو ضجعم بن سليح المعروفون باسم الضجاعمة ، فاصطنعهم الرومان ؛ ليمنعوا عرب البرية من العبث ، وليكونوا عدة ضد الغرس ، وولوا منهم ملكاً ، ثم تعاقب الملك فيهم سنين ، ومن أشهر ملوكهم زياد بن الهبولة ، ويقدر زمنهم من أوائل القرن الثاني الميلادي إلى نهايته تقريباً ، وانتهت ولايتهم بعد قدوم آل غسان ، الذين غلبوا الضجاعمة على ما بيدهم وانتصروا عليهم ، فولتهم الروم ملوكاً على عرب الشام ، وكانت قاعدتهم دومة الجندل ، ولم تزل تتوالى الغساسنة على الشام بصفتهم عمالاً لملوك الروم حتى كانت وقعة اليرموك سنة ١٣هـ ، وانقاد للإسلام آخر ملوكهم جبلة بن الأيهم في عهد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه (١) .

## الإمارة بالحجاز:

ولي إسماعيل عليه السلام زعامة مكة وولاية البيت طول حياته (٢). وتوفي وله ١٣٧ سنة (١). ثم ولي اثنان من أبنائه نابت ثم قيدار ، ويقال العكس ، ثم ولي أمر مكة بعدهما جدّهما مضاض بن عمرو الجرّعي ، فانتقلت زعامة مكة إلى جرهم ، وظلت في أيديهم ، وكان لأولاد إسماعيل مركز محترم ؛ لما لأبيهم من بناء البيت ، ولم يكن لهم من الحكم شيء (٥).

ومضت الدهور والأيام ولم يزل أمر أولاد إسماعيـل عليه السـلام ضئيلاً لا يذكر ، حتى

- (١) محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ٢٩/١ ، ٣٠ ، ٣١ .
  - (٢) نفس المصدر ٣٤/١ ، وأرض القرآن ٨٠/٢ ، ٨١ ، ٨٢ .
    - (٣) قلب جزيرة العرب ص ٢٣٠ ــ ٢٣٧ .
      - (٤) سفر التكوين ٢٥ : ١٧ .
- (٠) قلب جزيرة العرب ص ٢٣٠ ـ ٢٣٧ ، وابن هشام ١١١/١ ـ ١١٣ ، وذكر ابن هشام ولاية نابت فقط من أولاد إسماعيل عليه السلام .

ضعف أمر جرهم قبيل ظهور بختنصر ، وأخذ نجم عدنان السياسي يتألق في أفق سماء مكة منذ ذلك العصر ، بدليل ما جاء بمناسبة غزو بختنصر للعرب في ذات عرق ، فإن قائد العرب في الموقعة لم يكن جرهمياً(١) .

وتفرقت بنو عدنان إلى اليمن عند غزوة بختنصر الثانية (سنة ٥٨٧ق.م)، وذهب برمياه النبي بمعد إلى الشام، فلما انكشف ضغط بختنصر رجع معد إلى مكة فلم يجد من جرهم إلا جرشم بن جلهمة، فتزوج بابنته معانة فولدت له نزاراً (١).

وساء أمر جرهم بمكة بعد ذلك ، وضاقت أحوالهم ، فظلموا الوافدين إليها ، واستحلوا مال الكعبة (۲) ، الأمر الذي كان يغيظ العدنانيين ، ويثير حفيظتهم ، ولما نزلت خزاعة بمر الظهران ، ورأت نفور العدنانيين من الجراهمة استغلت ذلك ، فقامت بمعونة من بطون عدنان ـ وهم بنو بكر بن عبد مناف بن كنانة ـ بمحاربة جرهم ، حتى أجلتهم عن مكة ، واستولت على حكمها ، في أواسط القرن الثاني للميلاد .

ولما لحأت جرهم إلى الحلاء سدوا بئر زمزم ، ودرسوا موضعها ، ودفنوا فيها عدة أشياء ، قال ابن إسحق : فخرج عمرو بن الحارث بن مضاض الجرهمي<sup>(1)</sup> بغزالي الكعبة<sup>(0)</sup> ، وبحجر الركن الأسود فدفنهما في بئر زمزم ، وانطلق هو ومن معه من جرهم إلى الين ، فحزنوا على ما فارقوا من أمر مكة وملكها حزناً شديداً ، وفي ذلك قال عمرو<sup>(0)</sup>:

كأن لم يكن بين الحجون إلى الصف أنيس ولم يسمر بمكة سامر بل نحن كنا أهلها فأبادنا صروف الليالي والجدود العوار العوار ويقدر زمن إسماعيل عليه السلام بعشرين قرناً قبل الميلاد ، فتكون إقامة جرهم في مكة

<sup>(</sup>١) قلب جزيرة العرب ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) رحمة للعالمين ٢/٨٤.

<sup>(</sup>٣) قلب جزيرة العرب ص٢٣١ .

<sup>(</sup>٤) هذا غير مضاض الجرهمي الأكبر الذي مضى ذكره في قصة إسماعيل عليه السلام .

<sup>(</sup>٥) قال المسعودي : وكانت الفرس تهدي إلى الكعبة أموالاً في صدر الزمان وجواهر ، وقد كان ساسان بن بابك أهدى غزالين من ذهب وجواهر وسيوفاً وذهباً كثيراً فقذفه (عمرو) في بئر زمزم أهد انظر مروج الذهب ٢٠٥/١

<sup>(</sup>٦) ابن هشام ۱۱٤/۱ ــ ۱۱٥ .

واحداً وعشرين قرناً تقريباً ، وحكمهم على مكة زهاء عشرين قرناً . واستبدت خزاعة بأمر مكة دون بنى بكر ، إلا أنه كان إلى قبائل مضر ثلاث خلال :

الأولى: الدفع بالناس من عرفة إلى المزدلفة ، والإجازة بهم يوم النفر من منى ، وكان يلى ذلك بنو الغوث بن مرة من بطون إلياس بن مضر ، وكانوا يسمون صوفة ومعنى هذه الإجازة أن الناس كانوا لايرمون يوم النفر حتى يرمي رجل من صوفة ، ثم إذا فرغ الناس من الرمي ، وأرادوا النفر من منى أخذت صوفة بجانبي العقبة ، فلم يجز أحد حتى يمروا ، ثم يخلون سبيل الناس ، فلما انقرضت صوفة ورثهم بنو سعد بن زيد مناة من تميم .

الثانية : الإفاضة من جُمَع غداة النحر إلى منى ، وكان ذلك في بني عدوان .

الثالثة : إنساء الأشهر الحرم . وكان ذلك إلى بني تميم بن عدي من بني كنانة (١) .

واستمرت ولاية خزاعة على مكة ثلاثمائة سنة (٢). وفي وقت حكمهم انتشر العدنانيون في نجد وأطراف العراق والبحرين ، وبقي بأطراف مكة بطون من قريش وهم حلول وحرم ، وبيوتات متفرقون في قومهم من بني كنانة . وليس لهم من أمر مكة ولا البيت الحرام شيء حتى جاء قصى بن كلاب (٢) .

ويذكر من أمر قصي أن أباه مات وهو في حضن أمه ، ونكحت أمه رجلاً من بني عذرة وهو ربيعة بن حرام - فاحتملها إلى بلاده بأطراف الشام ، فلما شب قصي رجع إلى مكة ، وكان واليها إذ ذاك حليل بن حبشة من خزاعة ، فخطب قصي إلى حليل ابنته حيى ، فرغب فيه حليل وزوجه إياها(1) فلما مات حليل قامت حرب بين خزاعة وقريش أدت أخيراً إلى تغلب قصى على أمر مكة والبيت .

وهناك ثلاث روايات في بيان سبب هذه الحرب.

الأولى: أن قصياً لما انتشر ولده وكثر ماله وعظم شرفه وهلك حليل رأى أنه أولى بالكعبة وبأمر مكة من خزاعة وبني بكر ، وأن قريشاً رؤوس آل إسماعيل وصريحهم ، فكلم رجالاً من

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۲۱ ـ ۱۲۹ ـ ۱۲۰ ـ ۱۲۲ ـ

<sup>(</sup>٢) ياقوت مادة ( مكة ( .

 <sup>(</sup>٣) محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ٢٥/١، وابن هشام ١١٧/١.

 <sup>(</sup>٤) ابن هشام ۱۱۷/۱ – ۱۱۸.

قريش وبني كنانة في إخراج خزاعة وبني بكر عن مكة فأجابوه<sup>(١)</sup> .

الثانية : أن حليلاً - فيا تزعم خزاعة - أوصى قصياً بالقيام على الكعبة وبأمر مكة (٢٠) .

الثالثة: أن حليلاً أعطى ابنته حبى ولاية البيت ، واتخذ أبا غبشان الخزاعي وكيلاً لها ، فقام أبو غبشان بسدانة الكعبة نيابة عن حبى ، فلما مات حليل اشترى قصي ولاية البيت من أبي غبشان بزق من الخمر ، ولم ترض خزاعة بهذا البيع ، وحاولوا منع قصي عن البيت ، فجمع قصي رجالاً من قريش وبني كنانة لإخراج خزاعة من مكة ، فأجابوه (٢٠) .

وأيا ما كان ، فلما مات حليل وفعلت صوفة ما كانت تفعل أتاهم قصي بمن معه من قريش وكنانة عند العقبة فقال : نحن أولى بهذا منكم ، فقاتلوه فغلبهم قصي على ما كان بأيديهم ، وانحازت عند ذلك خزاعة وبنو بكر عن قصي ، فبدأهم قصي ، وأجمع لحربهم ، فالتقوا واقتتلوا قتالاً شديداً ، صار جمع من الفريقين فريسة له ، ثم تداعوا إلى الصلح فحكموا يعمر بن عوف أحد بني بكر ، فقضى بأن قصياً أولى بالكعبة وبأمر مكة من خزاعة ، وكل دم أصابه قصي منهم موضوع بشدخه تحت قدميه ، وما أصابت خزاعة وبنو بكر ففيه الدية ، وأن يخلى بين قصي وبين الكعبة - فسمي يعمر يومئذ الشداخ - (١) وكان استيلاء قصي على مكة والبيت في أواسط القرن الخامس للميلاد سنة ، ٤٤٩ (٥) وبذلك صارت لقصي ، ثم لقريش السيادة التامة ، والأمر النافذ في مكة ، وصار الرئيس الديني لذلك البيت الذي كانت تفد إليه العرب من جميع أنحاء الحزيرة .

ومما فعله قصي بمكة أنه جمع قومه من منازلهم إلى مكة ، وقطعها رباعاً بين قومه ، وأنزل كل قوم من قريش منازلهم التي أصبحوا عليها ، وأقر النسأة وآل صفوان ، وعدوان ومرة بن عوف على ما كانوا عليه من المناصب ؛ لأنه كان يراه ديناً في نفسه لا ينبغي تغييره (١) .

ومن مآثر قصي أنه أسس دار الندوة بالجانب الشهالي من مسجد الكعبة ، وجعل بابها إلى المسجد ، وكانت مجمع قريش ، وفيها تفصل مهام أمورها ، ولهذه الدار فضل على قريش ؛ لأنها

<sup>(</sup>۱) نفس المصدر ۱۱۷/۱ – ۱۱۸۰

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ١٨٨/١.

<sup>(</sup>٣) رحمة للعالمين ٢/٥٥.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ۱۲۳/۱ – ۱۲۶ ،

<sup>(</sup>٥) قلب جزيرة العرب ص٢٣٢.

۱۲۵ – ۱۲٤/۱ – ۱۲۰ .

ضمنت اجتماع الكلمة وفض المشاكل بالحسني(١) .

وكان لقصى من مظاهر الرياسة والتشريف:

- (١) رياسة دار الندوة ، ففيها كانوا يتشاورون فيما نزل بهم من جسام الأمور ، ويزوجون فيها بناتهم .
  - (٢) اللواء ، فكانت لا تعقد راية الحرب إلا بيده .
- (٣) الحجابة وهي حجابة الكعبة ، لا يفتح بابها إلا هو ، وهو الذي يلي أمر خدمتها وسدانتها .
- (٤) سقاية الحاج ، وهي أنهم كانوا يملأون للحجاج حياضاً من الماء ، يحلونها بشيء من التمر والزبيب ، فيشرب الناس منها إذا وردوا مكة ١٦٠ .
- (٥) رفادة الحاج ، وهي طعام كان يصنع للحاج على طريقة الضيافة ، وكان قصي فرض على قريش خرجا تخرجه في الموسم من أموالها إلى قصي ، فيصنع به طعاماً للحاج ، يأكله من لم يكن له سعة ولا زاد(٣) .

وكان كل ذلك لقصي ، وكان ابنه عبد مناف قد شرف وساد في حياته ، وكان عبد الدار بكره ، فقال له قصي : لألحقنك بالقوم وإن شرفوا عليك ، فأوصى له بما كان يليه من مصالح قريش ، فأعطاه دار الندوة والحجابة واللواء والسقاية والرفادة ، وكان قصي لا يخالف ولا يرد عليه شيء صنعه ، وكان أمره في حياته وبعد موته كالدين المتبع ، فلما هلك أقام بنوه أمره لا نزاع بينهم ولكن لما هلك عبد مناف نافس أبناؤه بني عمهم عبد الدار في هذه المناصب ، وافترقت قريش فرقتين ، وكاد يكون بينهم قتال ، إلا أنهم تداعوا إلى الصلح ، واقتسموا هذه المناصب ، فصارت السقاية والرفادة إلى بني عبد مناف ، وبقيت دار الندوة واللواء والحجابة بيد بني عبد الدار ، ثم حكم بنو عبد مناف القرعة فيا أصابهم فخرجت لهاشم بن عبد مناف ، فكان هو الذي يلى السقاية والرفادة طول حياته ، فلما مات خلفه أخوه المطلب بن عبد مناف ، وولي بعده عبد المطلب بن عبد مناف ، وولي بعده عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف جد رسول الله عليه ، وبعده أبناؤه حتى جاء الإسلام

<sup>(</sup>١) ابن هشام ١٢٥/١ ، محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ٣٦/١ ، وأخبار الكرام ص١٥٢ .

<sup>(</sup>٢) محاضرات تاريخ الأم الإسلامية للخضري ٣٦/١.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١٣٠/١ .

والولاية إلى العباس بن عبد المطلب(١) .

وكانت لقريش مناصب سوى ذلك وزعوها فيا بينهم ، وكونوا بها دويلة – بل بتعبير أصح : شبه دويلة ديمقراطية . وكانت لها من الدوائر والتشكيلات الحكومية ما يشبه في عصرنا هذا دوائر البرلمان ومجالسها ، وهاك لوحة من تلك المناصب :

- (١) الإيسار ، أي تولية قداح الأصنام للاستقسام ، كان ذلك في بني جمح .
- (٢) تحجير الأموال ، أي نظم القربات والنذور التي تهدى إلى الأصنام ، وكذلك فصل الخصومات والمرافقات . كان ذلك في بني سهم .
  - (٣) الشورى ، كانت في بني أسد .
  - (٤) الأشناق ، أي نظم الديات والغرامات ، كان ذلك في بني تيم .
    - (٥) العقاب ، أي حمل اللواء القومي ، كانت ذلك في بني أمية .
  - (٦) القبة ، أي نظم المعسكر ، وكذلك قيادة الحيل ، كانت في بني مخزوم .
    - (٧) السفارة ، كانت في بني عدي<sup>(١)</sup> .

## الحكم في سائر العرب:

قد سبق لنا أن ذكرنا هجرات القبائل القحطانية والعدنانية ، وأن البلاد العربية اقتسمت فيا بينها ، فما كان من هذه القبائل بالقرب من الحيرة كانت تبعاً لملك العرب بالحيرة ، وما كان منها في بادية الشام كانت تبعاً للغساسنة ، إلا أن هذه التبعية كانت اسمية لا فعلية . وأما ما كان منها في البوادي في داخل الجزيرة فكانت حرة مطلقة .

وفي الحقيقة كان لهذه القبائل رؤساء تسودهم القبيلة ، وكانت القبيلة حكومة مصغرة أساس كيانها السياسي الوحدة العصبية ، والمنافع المتبادلة في حماية الأرض ودفع العدوان عنها .

وكانت درجة رؤساء القبائل في قومهم كدرجة الملوك ، فكانت القبيلة تبعاً لرأي سيدها في السلم والحرب ، لا تتأخر عنه بحال ، وكان له من الحكم والاستبداد بالرأي ما يكون لدكتاتور

<sup>(</sup>۱) این هشام ۱/۹۲، ۱۳۰، ۱۳۱، ۱۳۲، ۱۳۷، ۱۲۲، ۱۷۸، ۱۷۹.

<sup>(</sup>٢) تاريخ أرض القرآن ١٠٤/٢، ١٠٥، ١٠٦.

قري ، حتى كان بعضهم إذا غضب غضب له ألوف من السيوف لا تسأله فيا غضب ، إلا أن المنافسة في السيادة بين أبناء العم كانت تدعوهم إلى المصانعة بالناس ، من بذل الندى ، وإكرام المضيف ، والكرم ، والحلم وإظهار الشجاعة ، والدفاع عن الغير ؛ حتى يكسبوا المحامد في أعين الناس ، ولا سيم الشعراء الذين كانوا لسان القبيلة في ذلك الزمان ، وحتى تسمو درجتهم عن مستوى المنافسين .

وكان للسادة والرؤساء حقوق خاصة ، فكانوا يأخذون من الغنيمة المرباع والصفي والنشيطة والفضول ، يقول الشاعر :

لك المربساع فينا والصفايا وحكمك والنشيطة والفضول

والمرباع: ربع الغنيمة ، والصفي: ما يصفيه الرئيس لنفسه قبل القسمة ، والنشيطة: ما أصاب الرئيس في الطريق قبل أن يصل إلى بيضة القوم . والفضول: ما فضل من القسمة مما لا تصح قسمته على عدد الغزاة ، كالبعير والفرس ونحوهما .

## الحالة السياسية:

قد ذكرنا حكام العرب، والآن آن لنا أن نذكر جملة من أحوالهم السياسية ، فالأقطار الثلاثة التي كانت مجاورة للأجانب كانت حالتها السياسية في تضعضع وانحطاط لا مزيد عليه ، فقد كان الناس بين سادة وعبيد ، أو حكام ومحكومين ، فالسادة – ولا سيا الأجانب – لهم كل الغنم ، والعبيد عليهم كل الغرم ، وبعبارة أوضح إن الرعايا كانت بمثابة مزرعة تورد المحصولات إلى الحكومات ، فتستخدمها في ملذاتها وشهواتها ، ورغائبها ، وجورها ، وعدوانها . أما الناس فهم في عمايتهم يتخبطون ، والظلم ينحط عليهم من كل جانب وما في استطاعتهم التذمر والشكوى ، بل هم يسامون الحسف ، والحور ، والعذاب ألواناً ساكتين ، فقد كان الحكم استبدادياً ، والحقوق ضائعة مهدورة ، والقبائل المجاورة لهذه الأقطار مذبذبون تتقاذفهم الأهواء والأغراض ، مرة يدخلون في أهل الشام . وكانت أحوال القبائل داخل الجزيرة مفككة الأوصال ، تغلب عليها المنازعات القبلية والاختلافات العنصرية والدينية حتى قال مفككة الأوصال ، تغلب عليها المنازعات القبلية والاختلافات العنصرية والدينية حتى قال ناطقهم :

وما أنا إلا من غزية إن غوت غويت ، وإن ترشد غزية أرشد

ولم يكن لهم ملك يدعم استقلالهم ، أو مرجع يرجعون إليه ، ويعتمدون عليه وقت الشدائد .

وأما حكومة الحجاز ؛ فقد كانت تنظر إليها العرب نظرة تقدير واحترام ، ويرونها قادة وسدنة المركز الديني ، وكانت تلك الحكومة في الحقيقة خليطاً من الصدارة الدنيوية والحكومية والزعامة الدينية ، وحكمت في الحرم وما والاه بصفتها حكومة تشرف على مصالح الوافدين إلى البيت ، وتنفذ حكم شريعة إبراهيم ، وكانت لها من الدوائر والتشكيلات ما يشابه دوائر البرلمان – كما أسلفنا – ولكن هذه الحكومة كانت ضعيفة لا تقدر على حمل العبء كما وضح يوم غزو الأحباش .

## ديانات العرب

كان معظم العرب اتبعوا دعوة إسماعيل – عليه السلام – حين دعاهم إلى دين أبيه إبراهيم – عليه السلام – فكانت تعبد الله وتوحده وتدين بدينه ، حتى طال عليهم الأمد ونسوا حظاً مما ذكروا به ، إلا أنهم بقي فيهم التوحيد وعدة شعائر من دين إبراهيم ، حتى جاء عمرو بن لحي رئيس خزاعة ، وكان قد نشأ على أمر عظيم من المعروف والصدقة والحرص على أمور الدين ، فأحبه الناس ، ودانوا له ظناً منهم أنه من أكابر العلماء وأفاضل الأولياء ، ثم إنه سافر إلى الشام ، فرآهم يعبدون الأوثان ، فاستحسن ذلك وظنه حقاً ، لأن الشام محل الرسل والكتب ، فقدم معه بهبل وجعله في جوف الكعبة ، ودعا أهل مكة إلى الشرك بالله ، فأجابوه . ثم لم يلبث أهل الحجاز أن تبعوا أهل مكة ، لأنهم ولاة البيت وأهل الحرم(١٠) .

ومن أقدم أصنامهم مناة ، كانت بالمشلل على ساحل البحر الأحمر بالقرب من قديد ، ثم اتخذوا اللات في الطائف ، ثم اتخذوا العزى بوادي نخلة ، هذه الثلاث أكبر أوثانهم ، ثم كثر الشرك ، وكثرت الأوثان في كل بقعة من الحجاز ، ويذكر أن عمرو بن لحي كان له رئي من الجن ، فأخبره بأن أصنام قوم نوح – ودأ وسواعاً ويغوث ويعوق ونسراً – مدفونة بجدة فأتاها فاستثارها ، ثم أوردها إلى تهامة ، فلما جاء الحج دفعها إلى القبائل(٢)، فذهبت بها إلى أوطانها ، حتى صار لكل قبيلة ثم في كل بيت صنم . وقد ملأوا المسجد الحرام بالأصنام ، ولما فتح رسول الله عني مكة وجد حول البيت ثلاثمائة وستين صناً ، فجعل يطعنها حتى تساقطت ، ثم أمر بها فأخرجت من المسجد وحرقت(٢).

ختصر سيرة الرسول علية للشيخ محمد بن عبد الوهاب ص١٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢٢٢/١.

<sup>(</sup>٣) ختصر سيرة الرسول عليه للشيخ محمد بن عبد الوهاب ص١٣، ٥٠، ٥١، ٥٠، ٥٠. ٥٠.

وهكذا صار الشرك وعبادة الأصنام أكبر مظهر من مظاهر دين أهل الجاهلية ، الذين كانوا على على دين إبراهيم .

وكانت لهم تقاليد ومراسم في عبادة الأصنام ، ابتدع أكثرها عمرو بن لحي ، وكانوا يظنون أن ما أحدثه عمرو بن لحي بدعة حسنة ، وليس بتغيير لدين إبراهيم فكان من مراسم عبادتهم للأصنام أنهم :

- - (٢) وكانوا يحجون إليها ويطوفون حولها ، ويتذللون عندها ، ويسجدون لها .
  - (٣) وكانوا يتقربون إليها بأنواع من القرابين ، فكانوا يذبحون وينحرون لها وبأسمائها .

وهذان النوعان من الذبح ذكرهما الله تعالى في قوله ﴿وَمَاذُبِحَ عَلَى ٱلنُّصُبِ ﴾ (٥: ٣) وفي قوله ﴿وَلَا تَأْصُلُوا مِنَّا لَوَيُدُكُو السَّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ (٦: ١٢١) .

- (٤) وكان من أنواع التقرب أنهم كانوا يخصون للأصنام شيئاً من مآكلهم ومشاربهم حسبا يبدو لهم ، وكذلك يخصون لها نصيباً من حرثهم وأنعامهم . ومن الطرائف أنهم كانوا يخصون من ذلك جزءاً لله أيضاً ، وكانت عندهم أسباب كثيراً ما كانوا ينقلون لأجلها إلى الأصنام ما كان لله، ولكن لم يكونوا ينقلون إلى الله ماكان لأصنامهم بحال. قال تعالى : ﴿ وَجَعَلُوالِيَهِ مِمَّا ذَرَا لِللهُ مَا كَانُ الْصَنامِهُ مَا لَكُ مِنْ مَا لَكُ مَا اللهُ مَا كَانُ الْصَنامِهُ مَا لَا يَعْلَى : ﴿ وَجَعَلُوا لِللهِ مِمَّا ذَرَا لَهُ مَا كَانُ اللهُ مَا كَانُوا مِنْ مَا لَكُ مَا اللهُ مَا كَانُ اللهُ مَا كَانُ اللهُ مَا كَانُوا مِنْ مَا يَعْمُ وَهَا إِلَى اللهُ مَا كَانُ اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ وَهُوا يَصِلُ إِلَى شُرَكَآ بِهِمْ فَاللهُ وَمَا كَانُ اللهُ وَهُوا يَصِلُ إِلَى اللهُ مَا كَانُ اللهُ مَا كَانُوا يَعْمُ وَكُونُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَا كَانُ اللهُ مَا كَانُ اللهُ مَا كُنُ اللهُ وَلَهُ مَا اللهُ اللهُ مَا كُنُولُولُ اللهُ اللهُ مَا كُنُهُمُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَالَا لَهُ اللهُ اللهُ
- (٥) وكان من أنواع التقرب إلى الأصنام النذر في الحرث والأنعام ، قال تعالى : ﴿ وَقَالُواَ هَلَا مِن أَنْوَا مُنْ اللّهِ وَكُولُهُ اللّهِ مَا اللّهِ مَا أَنْعَامُ مَنْ أَنْكَا أَنْ مِنْ أَنْعَامُ مَا أَنْعَامُ مُنْ أَنْعَامُ أَنْ مَنْ أَنْعَامُ أَنْعُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ أَنْعُوا أَنْعَامُ أَنْعُمُ أَلَا أَنْعُمُ الْعُلِقُلُولُوا أَنْعُمُ أَعْمُ أَنْعُمُ أَ
- (٦) وكانت منها البحيرة والسائبة والوصيلة والحامي . قال ابن إسحاق : البحيرة بنت السائبة ، هي الناقة إذا تابعت بين عشر إناث ليس بينهن ذكر سيبت ، فلم يركب ظهرها ، ولم يجز وبرها ، ولم يشرب لبنها إلا ضيف ، فما نتجت بعد ذلك من أنثى شقت أذنها ، ثم خلي سبيلها مع أمها ، فلم يركب ظهرها ، ولم يجز وبرها ، ولم يشرب لبنها إلا ضيف ، كما فعل

بأمها . فهي البحيرة بنت السائبة . والوصيلة : الشاة إذا أتأمت عشر إناث متتابعات في خمسة أبطن ليس بينهن ذكر جعلت وصيلة . قالوا : قد وصلت ، فكان ما ولد بعد ذلك للذكور منهم دون إناثهم إلا أن يموت شيء فيشترك في أكله ذكورهم وإناثهم . والحامي : الفحل إذا نتج له عشر إناث متتابعات ليس بينهن ذكر حمى ظهره ، فلم يركب ، ولم يجز وبره ، وحلي في إبله يضرب فيها ، لا ينتفع منه بغير ذلك ، وفي ذلك أنزل الله تعالى : ﴿ مَا جَعَلَ ٱللّهُ مِنْ بَحِيرةِ وَلَا سَابَهِ وَلَا وَسِيلَةٍ وَلَا حَامٍ وَلَكِنَ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللّهِ ٱلْكَذِبُ وَأَكْرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (٥ : ١٠٣) وأنزل : ﴿ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَاذِهِ ٱلْأَنْهَا مِنْ اللّهِ الْكَذِبُ وَأَكْرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (٥ : ١٣٩) وقيل في تفسير وَحُكَرَمُ عَلَى ٱللّهِ الْرَوْجِنَا وَإِن يَكُنُ مَيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَا أَوْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللهُ اللللللللّهُ الللللللللهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللللهُ الللللللهُ اللللهُ اللللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وقد صرح سعيد بن المسيب أن هذه الأنعام كانت لطواغيتهم $^{(7)}$  وفي الصحيح مرفوعاً: أن عمرو بن لحي أول من سيب السوائب $^{(7)}$ .

كانتِ العرب تفعل كل ذلك بأصنامهم ، معتقدين أنها تقربهم إلى الله وتوصلهم إليه ، وتشفع لديه كما في القرآن : ﴿ مَانَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَىۤ ﴾(٣٠ : ٣) ﴿ وَيَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنَفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَوُلاۤ اِشُهُعَتُونُنَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ (١٠ : ١٨) .

وكانت العرب تستقسم بالأزلام ، والزلم : القدح الذي لا ريش عليه ، وكانت الأزلام ثلاثة أنواع : نوع فيه و نعم » و و لا » كانوا يستقسمون بها فيا يريدون من العمل من نحو السفر والنكاح وأمثالهما . فإن خرج و نعم » عملوا به وإن خرج و لا » أخروه عامه ذلك حتى يأتوه مرة أخرى ، ونوع فيه المياه والدية ، ونوع فيه و منكم » أو و من غيركم » أو « ملصق » فكانوا إذا شكوا في نسب أحدهم ذهبوا به إلى هبل ، وبمائة جزور ، فأعطوها صاحب القداح . فإن خرج عليه و منكم » كان حليفاً ، وإن خرج عليه و من غيركم » كان حليفاً ، وإن خرج عليه و ملصق » كان على منزلته فيهم ، لا نسب ولا حلف (1) .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۸۹، ۹۰.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٤٩٩/١ .

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٤) محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ٦/١ ، وابن هشام ١٥٢/١ ، ١٥٣ .

ويقرب من هذا الميسر والقداح ، وهو ضرب من ضروب القمار ، وكانوا يقتسمون به لحم الجزور التي يذبحونها بحسب القداح .

وكانوا يؤمنون بأخبار الكهنة والعرافين والمنجمين ، والكاهن : هو من يتعاطى الإخبار عن الكوائن في المستقبل ، ويدعي معرفة الأسرار ، ومن الكهنة من يزعم أن له تابعاً من الجن يلقي عليه الأخبار ، ومنهم من يدعي إدراك الغيب بفهم أعطيه ، ومنهم من يدعي معرفة الأمور بمقدمات وأسباب يستدل بها على مواقعها من كلام من يسأله أو فعله أو حاله ، وهذا القسم يسمى عرافاً ، كمن يدعي معرفة المسروق ومكان السرقة والضالة ونحوهما . والمنجم : من ينظر في النجوم أي الكواكب ، ويحسب سيرها ومواقيتها ، ليعلم بها أحوال العالم وحوادثه التي تقع في المستقبل (١) والتصديق بأخبار المنجمين هو في الحقيقة إيمان بالنجوم ، وكان من إيمانهم بالنجوم الإيمان بالأنواء ، فكانوا يقولون : مطرنا بنوء كذا وكذا(١) .

وكانت فيهم الطيرة ( بكسر ففتح ) وهي التشاؤم بالشيء ، وأصله أنهم كانوا يأتون الطير أو الطبي فينفرونه ، فإن أحذ ذات اليمين مضوا إلى ما قصدوا ، وعدوه حسناً ، وإن أخذ ذات الشمال انتهوا عن ذلك وتشاءموا ، وكانوا يتشاءمون كذلك إن عرض الطير أو الحيوان في طريقهم .

ويقرب من هذا تعليقهم كعب الأرنب ، والتشاؤم ببعض الأيام والشهور والحيوانات والدور والنساء ، والاعتقاد بالعدوى والهامة ، فكانوا يعتقدون أن المقتول لا يسكن جأشه ما لم يؤخذ بثأره ، وتصير روحه هامة أي بومة تطير في الفلوات وتقول : صدى صدى أو اسقوني استقوني ، فإذا أخذ بثأره سكن واستراح (٣) .

كان أهل الحاهلية على ذلك وفيهم بقايا من دين إبراهيم ولم يتركوه كله ، مثل تعظيم البيت والطواف به ، والحج والعمرة ، والوقوف بعرفة ، والمزدلفة وإهداء البدن ، نعم ابتدعوا في ذلك بدعا .

<sup>(</sup>١) مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ٢/٢ ، ٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر صحيح مسلم مع شرحه للنووي ، باب بيان كفر من قال : مطرنا بالنوء ، من كتاب الإيمان ٩/١ ٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر صحيح البخاري ١٨٥١/٢ ، ٨٥٧ مع حواشيه للشيخ أحمد على السهارنفوري .

منها أن قريشاً كانوا يقولون: نحن بنو إبراهيم وأهل الحرم، وولاة البيت وقاطنو مكة، وليس لأحد من العرب مثل حقنا ومنزلتنا – وكانوا يسمون أنفسهم الحمس – فلا ينبغي لنا أن نخرج من الحرم إلى الحل، فكانوا لا يقفون بعرفة، ولا يفيضون منها، وإنما كانوا يفيضون من المزدلفة وفيهم أنزل: ﴿ثُمَّرً أَفِيضُوا مِنْ حَيِّثُ أَفَكَاضَ آلْتَكَاسُ ﴾ (٢: ١٩٩١)(١).

ومنها أنهم قالوا: لا ينبغي للحُمْس أن يأتقِطُوا ولا يسلثوا السمن، وهم حرم، ولا يدخلوا بيتاً من شعر، ولا يستظلوا إن استظلوا إلا في بيوت الأدم ما داموا حرماً (٢).

ومنها أنهم قالوا: لا ينبغي لأهل الحل أن يأكلوا من طعام جاعوا به من الحل إلى الحرم إذا جاعوا حجاجاً أو عماراً (٢).

ومنها أنهم أمروا أهل الحل أن لا يطوفوا بالبيت إذا قدموا أول طوافهم إلا في ثياب الحمس ، فإن لم يجدوا شيئاً فكان الرجال يطوفون عراة ، وكانت المرأة تضع ثيابها كلها إلا درعاً مفرجاً ثم تطوف فيه وتقول :

اليوم يسدو بعضه أو كله وما بدا منه فلا أحله

وأنزل الله في ذلك : ﴿ يَا بَنِيءَادَمَ خُذُواً زِينَتَكُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ (٣١ : ٣١) ، فإن تكرم أحد من الرجل والمرأة فطاف في ثيابه التي جاء بها من الحل ألقاها بعد الطواف ، ولا ينتفع بها هؤلاء ولا أحد غيره (٤٠) .

ومنها أنهم كانوا لا يأتون بيوتهم من أبوابها في حال الإحرام ، بل كانوا ينقبون في ظهور البيوت نقباً يدخلون ويخرجون منه ، وكانوا يحسبون ذلك الحفاء براً وقد منعه القرآن (٢: ...) .

كانت هذه الديانة ــ ديانة الشرك وعبادة الأوثان ، والاعتقاد بالأوهام والخرافات ـ ديانة معظم العرب ، وقد وجدت اليهودية ، والمسيحية ، والمجوسية والصابئية سبيلاً للدخول في ربوع العرب .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱۹۹/۱ ، صحیح البخاري ۲۲۲/۱ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر الأول ٢٠٢/١.

<sup>(</sup>۳) ابن هشام ۲۰۲/۱.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ۲۰۲۱، ۲۰۳۰ وصحیح البخاري ۲۲٦/۱.

ولليهود دوران ــ على الأقل ــ مثلوهما في جزيرة العرب :

الأول: هجرتهم في عهد الفتوح البابلية والأشورية في فلسطين ، فقد نشأ عن الضغط على اليهود ، وعن تخريب بلادهم وتدمير هيكلهم على يد الملك بختنصر سنة ٥٨٧ ق.م وسبي أكثرهم إلى بابل أن قسما منهم هجر البلاد الفلسطينية إلى الحجاز ، وتوطن في ربوعها الشالية (١) .

الدور الثاني: يبدأ من احتلال الرومان لفلسطين بقيادة بتطس الروماني سنة ٢٠٠ ، فقد نشأ عن ضغط الرومان على اليهود ، وعن تخريب الهيكل وتدميره أن قبائل عديدة من اليهود رحلت إلى الحجاز ، واستقرت في يعرب وخيير وتياء ، وأنشأت فيها القرى والآطام والقلاع ، وانتشرت الديانة اليهودية بين قسم من العرب عن طريق هؤلاء المهاجرين ، وأصبح لها شأن يذكر في الحوادث السياسية التي سبقت ظهور الإسلام ، والتي حدثت في صدره . وحينا جاء الإسلام كانت القبائل اليهودية المشهورة هي : خيبر والنضير والمصطلق وقريظة وقينقاع ، وذكر السمهودي في وفاء الوفا (ص١٦٥) أن عدد القبائل اليهودية يزيد على عشرين ٢٠٠ .

ودخلت اليهودية في اليمن من قبل تبان أسعد أبي كرب ، فإنه ذهب مقاتلاً إلى يترب واعتنق هناك اليهودية وجاء بحبرين من بني قريظة إلى اليمن ، فأخذت اليهودية إلى التوسع والانتشار فيها ، ولما ولي اليمن بعده ابنه يوسف ذو نواس هجم على المسيحيين من أهل نجران ودعاهم إلى اعتناق اليهودية ، فلما أبوا خد لهم الأخدود ، وأحرقهم بالنار ، ولم يفرق بين الرجل والمرأة والأطفال الصغار والشيوخ الكبار ، ويقال إن عدد المقتولين ما بين عشرين ألفاً إلى أربعين ألفاً ، وقع ذلك في أكتوبر سنة ٢٣٥م (٢) . وقد أورد القرآن جزءاً من هذه القصة في سورة البروج .

أما الديانة النصرانية فقد جاءت إلى بلاد العرب عن طريق احتلال الحبشة والرومان ، وكان أول احتلال الحبشة لليمن سنة ٣٤٠م ، واستمر إلى سنة ٣٧٨م (٤) ، وفي ذلك الزمان دخل التبشير المسيحى في ربوع الهن ، وبالقرب من هذا الزمان دخل رجل زاهد مستجاب الدعوات

<sup>(</sup>١) قلب جزيرة العرب ص١٥١.

<sup>(</sup>٢) نفس الصدر.

<sup>(</sup>٣) - تفهم القرآن ٦/٢٩٧ ، ٢٩٨ ، وابن هشام ٢٠/١ ، ٢١ ، ٢٢ ، ٢٧ ، ٣١ ، ٣٥ . ٣٦ .

<sup>(</sup>٤) تفهم القرآن ٢٩٧/٦.

وصاحب كرامات – وكان يسمى فيميون – إلى نجران ، ودعاهم إلى الدين المسيحي ، ورأى أهل نجران من أمارات صدقه وصدق دينه ما لبوا لأجله المسيحية واعتنقوها(١) .

ولما احتلت الأحباش اليمن كرد فعل لما أتاه ذو نواس ، وتمكن أبرهة من حكومتها ؟ أخذ ينشر الديانة المسيحية بأوفر نشاط ، وأوسع نطاق ، حتى بلغ من نشاطه أنه بنى كنيسة باليمن كانت تسمى الكعبة اليمانية ، وأراد أن يصرف حج العرب إليها ، ويهدم بيت الله الذي بمكة ، فأخذه الله نكال الآخرة والأولى .

وقد اعتنق النصرانية العرب الغساسنة وقبائل تغلب وطيء وغيرهما لمجاورة الرومان ، بل قد اعتنقها بعض ملوك الحيرة .

أما المجوسية فكان معظمها في العرب الذين كانوا بجوار الفرس ، فكانت في عراق العرب وفي البحرين – الأحساء – وهجر وما جاورها من منطقة سواحل الخليج العربي ، ودان لها رجال من اليمن في زمن الاحتلال الفارسي .

أما الصابئية فقد دلت الحفريات والتنقيبات في بلاد العراق وغيرها أنها كانت ديانة قوم إبراهيم الكلدانيين ، وقد دان بها كثير من أهل الشام ، وأهل اليمن في غابر الزمان ، وبعد تتابع الديانات الحديدة من اليهودية والنصرانية تضعضع بنيان الصابئية وخمد نشاطها ، ولكن لم يزل في الناس بقايا من أهل هذه الديانة مختلطين مع المجوس ، أو مجاورين لهم ، في عراق العرب ، وعلى شواطىء الخليج العربي (٢) .

#### الحالة الدينية:

كانت هذه الديانات هي ديانات العرب حين جاء الإسلام ، وقد أصاب هذه الديانات الانحلال والبوار ، فالمشركون الذين كانوا يدعون أنهم على دين إبراهيم كانوا بعيدين عن أوامر ونواهي شريعة إبراهيم ، مهملين ما أتت به من مكارم الأخلاق . فكثرت معاصيهم ، ونشأ فيهم على توالي الزمان ما ينشأ في الوثنيين من عادات وتقاليد تجري مجرى الخرافات الدينية ، وأثرت في الحياة الاجتاعية والسياسية والدينية تأثيراً بالغاً جداً .

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك مفصلاً ابن هشام ٢١/١، ٣٢، ٣٣، ٣٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ أرض القرآن ١٩٣/٢ إلى ٢٠٨.

وأما اليهودية فقد انقلبت رياء وتحكماً، وصار رؤساؤها أرباباً من دون الله، يتحكمون في الناس ويحاسبونهم حتى على خطرات النفس وهمسات الشفاه، وجعلوا همهم الحظوة بالمال والرياسة، وإن ضاع الدين وانتشر الإلحاد والكفر والتهاون بالتعاليم التي حض الله عليها وأمر كل فرد بتقديسها.

وأما النصرانية فقد عادت وثنية عسرة الفهم ، وأوجدت خلطاً عجيباً بين الله والإنسان ، ولم يكن لها في نفوس العرب المتدينين بهذا الدين تأثير حقيقي ، لبعد تعاليمها عن طراز المعيشة التي ألفوها ، ولم يكونوا يستطيعون الابتعاد عنها .

وأما سائر أديان العرب فكانت أحوال أهلها كأحوال المشركين ، فقد تشابهت قلوبهم ، وتواردت عقائدهم ، وتوافقت تقاليدهم وعوائدهم .

# صور من المجتمع العربي الجاهلي

بعد البحث عن سياســـة الحزيرة وأديانها ؛ بقي لنا أن نتكلم حول الأحوال الاجتماعية ، والخلقية ، وفيا يلي بيانها بإيجاز :

## الحالة الاجتماعية:

كانت في العرب أوساط متنوعة ، تختلف أحوال بعضها عن بعض ، فكانت علاقة الرجل مع أهله في الأشراف على درجة كبيرة من الرقي والتقدم ، وكان لها من حرية الإرادة ونفاذ القول القسط الأوفر ، وكانت محترمة مصونة تسل دونها السيوف ، وتراق الدماء ، وكان الرجل إذا أراد أن يمتدح بما له في نظر العرب المقام السامي من الكرم والشجاعة لم يكن يخاطب في أكثر أوقاته إلا المرأة ، وربما كانت المرأة إذا شاءت جمعت القبائل للسلام ، وإن شاءت أشعلت بينهم نار الحرب والقتال ، ومع هذا كله فقد كان الرجل يعتبر بلا نزاع رئيس الأسرة ، وصاحب الكلمة فيها ، وكان ارتباط الرجل بلمارأة بعقد الزواج تحت إشراف أوليائها ولم يكن من حقها أن تفتات عليهم .

بينا كانت هذه حال الأشراف ، كان هناك في الأوساط الأخرى أنواع من الاختلاط بين الرجل والمرأة ، لا نستطيع أن نعبر عنه إلا بالدعارة والمجون والسفاح والفاحشة ، روى أبو داود عن عائشة رضي الله عنها أن النكاح في الجاهلية كان على أربعة أنحاء : فكان منها نكاح الناس اليوم ، يخطب الرجل إلى الرجل وليته فيصدقها ثم ينكحها ، ونكاح آخر : كان الرجل يقول لامرأته إذا طهرت من طمثها أرسلي إلى فلان فاستبضعي منه ، ويعتزلها زوجها ولا يمسها أبداً حتى يتبين حملها من ذلك الرجل الذي تستبضع منه ، فإذا تبين حملها أصابها زوجها إن أحب ، وإنما

يفعل ذلك رغبة في نجابة الولد ، فكان هذا النكاح يسمى نكاح الاستبضاع ، ونكاح آخر : يجتمع الرهط دون العشرة . فيدخلون على المرأة كلهم يصيبها . فإذا حملت ، ووضعت ومرت ليال بعد أن تضع حملها أرسلت إليهم ، فلم يستطع رجل منهم أن يمتنع حتى يجتمعوا عندها ، فتقول لهم : قد عرفتم الذي كان من أمركم وقد ولدت ، وهو ابنك يا فلان ، فتسمى من أحبت منهم باسمه فيلحق به ولدها ونكاح رابع : يجتمع الناس الكثير فيدخلون على المرأة لا تمتنع ممن جاءها . وهن البغايا ، كن ينصبن على أبوابهن رايات ، تكن علماً لمن أرادهن دخل عليهن ، فإذا حملت فوضعت حملها جمعوا لها ، ودعوا لهم القافة ، ثم ألحقوا ولدها بالذي يرون فالتاطه ودعي ابنه ، لا يمتنع من ذلك ، فلما بعث الله عمداً عليها هدم نكاح أهل الجاهلية كله إلا نكاح الإسلام اليوم(١) .

وكانت عندهم اجتماعات بين الرجل والمرأة تعقدها شفار السيوف ، وأسنة الرماح ، فكان المتغلب في حروب القبائل يسبي نساء المقهور فيستحلها ، ولكن الأولاد الذين تكون هذه أمهم يلحقهم العار مدة حياتهم .

وكان من المعروف في أهل الجاهلية أنهم كانوا يعددون بين الزوجات من غير حد معروف ينتهى إليه ، وكانوا يجمعون بين الأختين ، وكانوا يتزوجون بزوجة آبائهم إذا طلقوها أو ماتوا عنها ( سورة النساء ٢٢ ، ٢٣) وكان الطلاق بيد الرجال لا إلى حد معين (٢) .

وكانت فاحشة الزنا سائدة في جميع الأوساط ، لا نستطيع أن نخص منها وسطاً دون وسط أو صنفاً دون صنف ، إلا أفراداً من الرجال والنساء بمن كان تعاظم نفوسهم يأبى الوقوع في هذه الرذيلة ، وكانت الحرائر أحسن حالاً من الإماء والطامة الكبرى هي الإماء ، ويبدو أن الأغلبية الساحقة من أهل الحاهلية لم تكن تحس بعار في الانتساب إلى هذه الفاحشة ، روى أبو داود عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال : قام رجل فقال : يا رسول الله إن فلاناً ابني ، عاهرت بأمة ، في الحاهلية ، فقال رسول الله عن أبي وقاص وعبد بن زمعة في ابن أمة زمعة للفراش وللعاهر الحجر ، وقصة اختصام سعد بن أبي وقاص وعبد بن زمعة في ابن أمة زمعة

<sup>(</sup>١) أبو داود ، كتاب النكاح ، باب وجوه النكاح التي كان يتناكع بها أهل الحاهلية .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر باب نسخ المراجعة بعد التطليقات الثلاث . وهذا الذي ذكره المفسرون في سبب نزول قوله تعالى

- وهو عبد الرحمن بن زمعة - معروفة (١) .

وكانت علاقة الرجل مع أولاده على أنواع شتى فمنهم من يقول:

إنمـــا أولادنـــا بيــنــنــا أكبــادنـا تمشــي عــلى الأرض ومنهـم من كان يئد البنات خشية العار والإنفاق ، ويقتل الأولاد خشية الفقر والإملاق

( القرآن ٦ – ١٥١ . ١٦ – ٥٨ ، ٥٩ . ١٧ – ٣١ . ٨١ – ٨) ولكن لا يمكننا أن نعد هذا من الأخلاق المنتشرة السائدة ، فقد كانوا أشد الناس احتياجاً إلى البنين ، ليتقوا بهم العدو .

أما معاملة الرجل مع أخيه وأبناء عمه وعشيرته فقد كانت موطدة قوية ، فقد كانوا يحيون للعصبية القبلية ، ويموتون لها . وكانت روح الاجتماع سائدة بين القبيلة الواحدة تزيدها العصبية ، وكان أساس النظام الاجتماعي هو العصبية الجنسية والرحم ، وكانوا يسيرون على المثل السائر وانصر أخاك ظالماً أو مظلوماً ، على المعنى الحقيقي ، من غير التعديل الذي جاء به الإسلام من أن نصر الظالم كفه عن ظلمه ، إلا أن التنافس في الشرف والسؤدد كثيراً ماكان يفضي إلى الحروب بين القبائل التي كان يجمعها أب واحد ، كما نرى ذلك بين الأوس والخزرج ، وعبس وذبيان ، وبكر وتغلب وغيرها .

أما العلاقة بين القبائل المختلفة فقد كانت مفككة الأوصال تماماً ، وكانت قواهم متفانية في الحروب . إلا أن الرهبة والوجل من بعض التقاليد والعادات المشتركة بين الدين والحرافة ربما كان يخفف من حدتها وصرامتها وفي بعض الحالات كانت الموالاة والحلف والتبعية تفضي إلى اجتماع القبائل المتغايرة ، وكانت الأشهر الحرم رحمة وعوناً لهم على حياتهم وحصول معايشهم .

وقصارى الكلام أن الحالة الاجتاعية كانت في الحضيض من الضعف والعماية فالجهل ضارب أطنابه ، والخرافات لها جولة وصولة والناس يعيشون كالأنعام ، والمرأة تباع وتشترى وتعامل كالحمادات أحياناً ، والعلاقة بين الأمة واهية مبتوتة ، وما كان من الحكومات فجل همها امتلاء الخزائن من رعيتها ، أو جر الحروب على مناوئها .

#### الحالة الاقتصادية:

أما الحالة الاقتصادية ، فتبعت الحالة الاجتماعية ، ويتضح ذلك إذا نظرنا في طرق معايش (١) أبو داود باب الولد للفراش .

العرب . فالتجارة كانت أكبر وسيلة للحصول على حوائج الحياة ، والجولة التجارية لا تتيسر إلا إذا ساد الأمن والسلام ، وكان ذلك مفقوداً في جزيرة العرب إلا في الأشهر الحرم ، وهذه هي الشهور التي كانت تعقد فيها أسواق العرب الشهيرة من عكاظ وذي المجاز ومجنة وغيرها .

وأما الصناعات فكانوا أبعد الأم عنها ، ومعظم الصناعات التي كانت توجد في العرب من الحياكة والدباغة وغيرها كانت في أهل الين والحيرة ، ومشارف الشام ، نعم كانت في داخل الجزيرة الزراعة ، والحرث ، واقتناء الأنعام ، وكانت نساء العرب كافة يشتغلن بالغزل ، لكن كانت الأمتعة عرضة للحروب ، وكان الفقر والجوع والعري عاماً في المجتمع .

#### الأخلاق:

لا ننكر أن أهل الجاهلية كانت فيهم دنايا ورذائل وأمور ينكرها العقل السليم ، ويأباها الوجدان ، ولكن كانت فيهم من الأخلاق الفاضلة المحمودة ما يروع الإنسان ، ويفضي به إلى الدهشة والعجب ، فمن تلك الأخلاق .

(١) الكرم ، وكانوا يتبارون في ذلك ويفتخرون به ، وقد استنفدوا فيه نصف أشعارهم ، بين ممتدح به ومثن على غيره ، كان الرجل يأتيه الضيف في شدة البرد والجوع ، وليس عنده من المال إلا ناقته التي هي حياته وحياة أسرته ، فتأخذه هزة الكرم ، فيقوم إليها ، ويذبحها لضيفه ، ومن آثار كرمهم أنهم كانوا يتحملون الديات الهائلة والحمالات المدهشة ، يكفون بذلك سفك الدماء ، وضياع الإنسان ، ويمتدحون بها مفتخرين على غيرهم من الرؤساء والسادات .

وكان من نتائج كرمهم أنهم كانوا يتمدحون بشرب الخمور ، لا لأنها مفخرة في ذاتها ، بل لأنها سبيل من سبل الكرم ، وبما يسهل السرف على النفس ، ولأجل ذلك كانوا يسمون شجر العنب بالكرم ، وخمره ببنت الكرم . وإذا نظرت إلى دواوين أشعار الحاهلية تجد ذلك بابا من أبواب المديح والفخر، يقول عنترة بن شداد العبسي في معلقته :

ولقد شهربت من المدامية بعيدما وكد الهواجير بسالمشوف المعلم برجاجة صفراء ذات أسرة قسرنت بأزهر بالشال مفدم مسالی ، وعسرضی وافسر لم یکسلم وكا عسلمت شمسائسلي وتكسرمي

فسإذا شسربت فسإنني مستهسلك وإذا صحوت فما أقصر عن ندى ومن نتائج كرمهم اشتغالهم بالميسر ، فإنهم كانوا يرون أنه سبيل من سبل الكرم ، لأنهم كانوا يطعمون المساكين ماربحوه ، أو ما كان يفضل عن سهام الرابحين ، ولذلك ترى القرآن لا ينكر نفع الخمر والميسر وإنما يقول ﴿وَإِثْمُهُمَاۤ أَكَبَرُمِن نَفْعِهماً ﴾ (٢١٩:٢).

- (٢) ومن تلك الأخلاق الوفاء بالعهد ، فقد كان العهد عندهم ديناً يتمسكون به ، ويستهينون في سبيله قتل أولادهم ، وتخريب ديارهم ، وتكفي في معرفة ذلك قصة هانىء بن مسعود الشيباني ، والسموأل بن عاديا ، وحاجب بن زرارة التميمي .
- (٣) ومنها عزة النفس وإباء عن قبول الخسف والضيم ، وكان من نتائج هذا فرط الشجاعة ، وشدة الغيرة ، وسرعة الانفعال ، فكانوا لا يسمعون كلمة يشمون منها رائحة الذل والهوان إلا قاموا إلى السيف والسنان ، وأثاروا الحروب العوان ، وكانوا لا يبالون بتضحية أنفسهم في هذا السبيل .
- (٤) ومنها المضي في العزائم ، فإذا عزموا على شيء يرون فيه المجد ، والافتخار لا يصرفهم عنه صارف ، بل كانوا يخاطرون بأنفسهم في سبيله .
- (٥) ومنها الحلم ، والآناة ، والتؤدة ، كانوا يتمدحون بها إلا أنها كانت فيهم عزيزة الوجود ،
   لفرط شجاعتهم ، وسرعة إقدامهم على القتال .
- (٦) ومنها السذاجة البدوية ، وعدم التلوث بلوثات الحضارة ، ومكائدها ، وكان من نتائجه الصدق والأمانة ، والنفور عن الحداع والغدر .

نرى أن هذه الأخلاق الثمينة – مع ما كان لجزيرة العرب من الموقع الجغرافي بالنسبة إلى العالم – كانت سبباً في اختيارهم لحمل عبء الرسالة العامة ، وقيادة الأمة الإنسانية والمجتمع البشري ؛ لأن هذه الأخلاق وإن كان بعضها يفضي إلى الشر ، ويجلب الحوادث المؤلمة ، إلا أنها كانت في نفسها أخلاقاً ثمينة ، تدر المنافع العامة للمجتمع البشري بعد شيء من الإصلاح ، وهذا الذي فعله الإسلام .

ولعل أغلى ما عندهم من هذه الأخلاق وأعظمها نفعاً بعد الوفاء بالعهد هو عزة النفس والمضي في العزائم ، إذ لا يمكن قمع الشر والفساد ، وإقامة نظام العدل والحير ؛ إلا بهذه القوة القاهرة ، وبهذا العزم الصميم .

ولهم أخلاق فاضلة أخرى دون هذه التي ذكرناها وليس قصدنا استقصاءها .

# نسب النبي \_ ﷺ \_ وأسرته

# نسب النبي ـ ﷺ - :

لنسب النبي عَلَيْكُ ثلاثة أجزاء: جزء اتفق على صحته أهل السير والأنساب وهو إلى عدنان ، وجزء اختلفوا فيه ما بين متوقف فيه وقائل به ، وهو ما فوق عدنان إلى إبراهيم عليه السلام ، وجزء لا نشك أن فيه أموراً غير صحيحة ، وهو ما فوق إبراهيم إلى آدم عليهما السلام ، وقد أسلفنا الإشارة إلى بعض هذا ، وهاك تفصيل تلك الأجزاء الثلاثة :

الحزء الأول: عمد بن عبد الله بن عبد المطلب - واسمه شيبة - بن هاشم - واسمه عمرو - بن عبد مناف - واسمه المغيرة - بن قصي - واسمه زيد - بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر - وهو الملقب بقريش وإليه تنتسب القبيلة - بن مالك بن النضر - واسمه قيس - بن كنانة بن خزيمة بن مدركة - واسمه عامر - بن إلياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان (۱).

الجزء الثاني: ما فوق عدنان ، وعدنان هو ابن أد بن هميسع بن سلامان ابن عوص بن بوز بن قموال بن أبي بن عوام بن ناشد بن حزا بن بلداس بن يدلاف بن طابخ بن جاحم بن ناحش بن ماخي بن عيض بن عبقر بن عبيد بن الدعا بن حمدان بن سنبر بن يتربي بن يجزن بن يلحن بن أرعوي بن عيض بن ديشان بن عيصر بن أفناد بن أيهام بن مقصر بن ناحث بن زارح بن سمي بن مزي بن عوضة بن عرام بن قيدار بن إسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام (٢) .

<sup>(</sup>١) ابن هشام ١/١، ٢. تلقيح فهوم أهل الأثر ٥، ٦، رحمة للعالمين ١١/٢، ١٢، ١٣، ١٤، ٢٠.

 <sup>(</sup>۲) قد جمع العلامة محمد سليان المنصورفوري هذا الجزء من النسب برواية الكلبي ، وابن سعد بعد تحقيق دقيق .
 انظر رحمة للعالمين ۱۶/۲ ، ۱۰ ، ۱۰ ، ۱۷ وفيه اختلاف كبير بين المصادر التاريخية .

الحزء الثالث: ما فوق إبراهيم عليه السلام ، وهو ابن تارح – واسمه آزر – بن ناحور بن ساروع – أو ساروغ – بن راعو بن فالخ بن عابر بن شالخ ابن أرفخشد بن سام بن نوح – عليه السلام – بن لامك بن متوشلخ بن أخنوخ – يقال هو إدريس عليه السلام – ابن يرد بن مهلائيل بن قينان بن آنوشة بن شيث بن آدم عليهما السلام (۱) .

### الأسرة النبوية:

تعرف أسرته عَلِيْكُ بالأسرة الهاشمية ـ نسبة إلى جده هاشم بن عبد مناف ـ وإذن فلنذكر شيئاً من أحوال هاشم ومن بعده .

(١) هاشم - وقد أسلفنا أن هاشماً هو الذي تولى السقاية والرفادة من بني عبد مناف حين تصالح بنو عبد مناف وبنو عبد الدار على اقتسام المناصب فيا بينهما ، وهاشم كان موسراً ذا شرف كبير ، وهو أول من أطعم الثريد للحجاج بمكة ، وكان اسمه عمرو فما سمي هاشماً إلا لهشمه الحبز ، وهو أول من سن الرحلتين لقريش ، رحلة الشتاء والصيف ، وفيه يقول الشاعر :

عمرو الذي هشم الثريد لقومه قوم بمكة مسنتين عجاف سنت إليه الرحلتان كلاهما سفر الشتاء ورحلة الأصياف

ومن حديثه أنه خرج إلى الشام تاجراً ، فلما قدم المدينة تزوج سلمى بنت عمرو أحد بني عدي بن النجار ، وأقام عندها ، ثم خرج إلى الشام – وهي عند أهلها قد حملت بعبد المطلب – فمات هاشم بغزة من أرض فلسطين ، وولدت امرأته سلمى عبد المطلب سنة ٩٧ م ، وسمته شيبة لشيبة كانت في رأسه (١) ، وجعلت تربيه في بيت أبيها في يارب ، ولم يشعر به أحد من أسرته بمكة وكان لهاشم أربعة بنين وهم : أسد ، وأبو صيفي ، ونضلة ، وعبد المطلب . وخمس بنات وهن : الشفاء ، وخالدة ، وضعيفة ، ورقية ، وجنة (١) .

(٢) عبد المطلب - قد علمنا تما سبق أن السقاية والرفادة بعد هاشم صارت إلى أخيه

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٢/١، ٣، ٤ تلقيح فهوم أهل الأثر ص٦، خلاصة السير للطبري ص٦، ورحمة للعالمين ١٨/٢ واختلفت هذه المصادر في تلفظ بعض هذه الأسماء وكذا سقط من بعض المصادر بعض الأسماء .

۲٤/۲ ، ۲٦/۱ ، رحمة للعالمين ۲٦/۱ ، ۲٤/۲ .

<sup>(</sup>۳) این هشام ۱۰۷/۱.

المطلب بن عبد مناف (وكان شريفاً مطاعاً ذا فضل في قومه ، كانت قريش تسميه الفياض لسخائه) ولما صار شيبة – عبد المطلب – وصيفاً أو فوق ذلك سمع به المطلب . فرحل في طلبه ، فلما رآه فاضت عيناه ، وضمه ، وأردفه على راحلته ، فامتنع حتى تأذن له أمه ، فسألها المطلب أن ترسله معه ، فامتنعت فقال :

إنما يمضي إلى ملك أبيه ، وإلى حرم الله ، فأذنت له ، فقدم به مكة مردفه على بعيره ، فقال الناس : هذا عبد المطلب ، فقال ويحكم إنما هو ابن أخي هاشم .. فأقام عنده حتى ترعرع ، ثم إن المطلب هلك بردمان من أرض اليمن ، فولي بعده عبد المطلب ، فأقام لقومه ما كان آباؤه يقيمون لقومهم ، وشرف في قومه شرفاً لم يبلغه أحد من آبائه ، وأحبه قومه ، وعظم خطره فيهم (۱) .

ولما مات المطلب وثب نوفل على أركاح عبد المطلب فغصبه إياها ، فسأل رجالاً من قريش النصرة على عمه ، فقالوا لا ندخل بينك وبين عمك . فكتب إلى أخواله من بني النجار أبياتاً يستنجدهم ، وسار خاله أبو سعد بن عدي في ثمانين راكباً ، حتى نزل بالأبطح من مكة ، فتلقاه عبد المطلب ، فقال : المنزل ، يا خال ! فقال : لا والله حتى ألقى نوفلاً ، ثم أقبل فوقف نوفل ، وهو جالس في الحجر مع مشايخ قريش ، فسل أبو سعد سيفه وقال : ورب البيت لئن لم ترد على ابن أختى أركاحه لأمكنن منك هذا السيف ، فقال : رددتها عليه ، فأشهد عليه مشايخ قريش ، ثم نزل على عبد المطلب ، فأقام عنده ثلاثاً ، ثم اعتمر ورجع إلى المدينة ، فلما جرى ذلك حالف نوفل بني عبد شمس بن عبد مناف على بني هاشم ، ولما رأت حزاعة نصر بني النجار لعبد المطلب نوفل بني عبد شمس بن عبد مناف على بني هاشم ، ولما رأت حزاعة نصر بني النجار لعبد المطلب قالوا : نحن ولدناه كا ولدتموه ، فنحن أحق بنصره — وذلك أن أم عبد مناف منهم — فدخلوا دار الندوة ، وحالفوا بني هاشم على بني عبد شمس ونوفل ، وهذا الحلف الذي صار سبباً لفتح مكة كا الندوة ، وحالفوا بني هاشم على بني عبد شمس ونوفل ، وهذا الحلف الذي صار سبباً لفتح مكة كا سيأتي (٢) .

ومن أهم ما وقع لعبد المطلب من أمور البيت شيئان " :

حفر بئر زمزم ووقعة الفيل .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱۳۷/۱ ، ۱۳۸ .

 <sup>(</sup>٢) مختصر سيرة الرسول للشيخ محمد بن عبد الوهاب النجدي ص٤١، ٤٢.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ۱/۲۷، ۱۶۳، ۱۶۵، ۱۶۵، ۱۶۹، ۱۶۷، ۱۶۷.

وخلاصة الأول أنه أمر في المنام بحفر زمزم ووصف له موضعها ، فقام يحفر ، فوجد فيه الأشياء التي دفنها الجراهمة حين لجأوا إلى الجلاء ، أي السيوف والدروع والغزالين من الذهب ، فضرب الأسياف باباً للكعبة ، وضرب في الباب الغزالين ، وأقام سقاية زمزم للحجاج .

ولما بدت بئر زمزم نازعت قريش عبد المطلب ، وقالوا له : أشركنا قال ما أنا بفاعل ، هذا أمر خصصت به ، فلم يتركوه حتى خرجوا به للمحاكمة إلى كاهنة بني سعد ، ولم يرجعوا حتى أراهم الله في الطريق ما دلهم على تخصيص عبد المطلب بزمزم ، وحينئذ نذر عبد المطلب لئن آتاه الله عشرة أبناء ، وبلغوا أن يمنعوه لينحرن أحدهم عند الكعبة .

وخلاصة الثاني أن أبرهة الصباح الحبشي ، النائب العام عن النجاشي على الين ، لما رأى العرب يحجون الكعبة بنى كنيسة كبيرة بصنعاء ، وأراد أن يصرف حج العرب إليها ، وسمع بذلك رجل من بني كنانة ، فدخلها ليلاً فلطخ قبلتها بالعذرة . ولما علم أبرهة بذلك ثار غيظه ، وسار بجيش عرمرم – عدده ستون ألف جندي – إلى الكعبة ليهدمها ، واختار لنفسه فيلاً من أكبر الفيلة ، وكان في الجيش و فيلة أو ١٣ فيلاً ، وواصل سيره حتى بلغ المغمس ، وهناك عباً جيشه ، وهياً فيله ، وتهيأ لدخول مكة ، فلما كان في وادي محسر بين المزدلفة ومنى برك الفيل ، ولم يقم ليقدم إلى الكعبة برك ، فبينا هم كذلك إذ أرسل الله عليهم طيراً أبابيل ، ترمبهم بحجارة من وإذا صرفوه إلى الكعبة برك ، فبينا هم كذلك إذ أرسل الله عليهم طيراً أبابيل ، ترمبهم بحجارة من شجيل ، فجعلهم كعصف مأكول ، وكانت الطير أمثال الخطاطيف والبلسان ، مع كل طائر شلائة أحجار ، حجر في منقاره ، وحجران في رجليه أمثال الحمص ، لا تصيب منهم أحداً إلا صار تنقطع أعضاؤه ، وهلك ، وليس كلهم أصابت ، وخرجوا هاربين يموج بعضهم في بعض فتساقطوا بكل طريق ، وهلكوا على كل منهل ، وأما أبرهة فبعث الله عليه داء تساقطت بسبب فتساقطوا بكل طريق ، وهلكوا على كل منهل ، وأما أبرهة فبعث الله عليه ثم هلك .

وأما قريش فكانوا قد تفرقوا في الشعاب وتحرزوا في رؤوس الجبال ، خوفاً على أنفسهم من معرة الجيش ، فلما نزل بالجيش ما نزل رجعوا إلى بيوتهم آمنين(١) .

وكانت هذه الوقعة في شهر المحرم قبل مولد النبي عَلَيْكُ بخمسين يوماً أو بخمسة وخمسين يوماً — عند الأكثر — وهو يطابق أواخر فبراير أو أوائل مارس سنة ٥٧١م ، وكانت تقدمة قدمها الله (١) ابن هشام ٤٣/١ إلى ٤٣١ .

لنبيه وبيته ، لأنا حين ننظر إلى بيت المقدس نرى أن المشركين من أعداء الله تسلطوا على هذه القبلة ، وأهلها مسلمون كما وقع لبختنصر سنة ٥٨٥ق.م ، والرومان سنة ٧٠م ، ولكن الكعبة لم يسيطر عليها النصارى – وهم المسلمون إذ ذاك – مع أن أهلها كانوا مشركين .

وقد وقعت هذه الوقعة في الظروف التي يبلغ نبأها إلى معظم المعمورة المتحضرة إذ ذاك ، فالحبشة كانت لها صلة قوية بالرومان ، والفرس لا يزالون لهم بالمرصاد ، يترقبون ما نزل بالرومان وحلفائهم ، ولذلك سرعان ما جاءت الفرس إلى اليمن بعد هذه الوقعة ، وهاتان الدولتان كانتا تمثلان العالم المتحضر . فهذه الوقعة لفتت أنظار العالم ودلته على شرف بيت الله ، وأنه هو الذي اصطفاه الله للتقديس ، فإذن لو قام أحد من أهله بدعوى النبوَّة كان ذلك هو عين ما تقتضيه هذه الوقعة ، وكان تفسيراً للحكمة الحفية التي كانت في نصرة الله ، المشركين ضد أهل الإيمان بطريق يفوق عالم الأسباب .

وكان لعبد المطلب عشرة بنين ، وهم : الحارث والزبير وأبو طالب ، وعبد الله ، وحمزة ، وأبو لحب ، والغيداق ، والمقوم ، وصفار ، والعباس ، وقيل : كانوا أحد عشر ، فزادوا ولدا اسمه قثم ، وقيل : كانوا ثلاثة عشر ، فزادوا عبد الكعبة وحجلا ، وقيل : إن عبد الكعبة هو المقوم ، وحجلا هو الغيداق ولم يكن من أولاده رجل اسمه قثم ، وأما البنات فست وهن : أم الحكيم وهي البيضاء – وبرة وعاتكة وصفية وأروى وأميمة (١) .

(٣) عبد الله والد رسول الله على المه على المه على الله عمرو بن عائذ بن عمران بن عزوم بن يقظة بن مرة ، وكان عبد الله أحسن أولاد عبد المطلب ، وأعفهم وأحبهم إليه ، وهو الذبيح ، وذلك أن عبد المطلب لما تم أبناؤه عشرة ، وعرف أنهم يمنعونه أخبرهم بنذره فأطاعوه ، فكتب أسماءهم في القداح ، وأعطاهم قيم هبل ، فضرب القداح فخرج القدح على عبد الله ، فأخذه عبد المطلب ، وأخذ الشفرة ، ثم أقبل به إلى الكعبة ليذبحه ، فمنعته قريش ولا سيا أخواله من بني مخزوم وأخوه أبو طالب ، فقال عبد المطلب : فكيف أصنع بنذري فأشاروا عليه أن يأتي عرافة فيستأمرها ، فأتاها ، فأمرت أن يضرب القداح على عبد الله وعلى عشر من الإبل ، فإن خرجت على عبد الله يزيد عشراً من الإبل حتى يرضى ربه ، فإن خرجت على الإبل نحرها ، فرجع

<sup>(</sup>١) تلقيح فهوم أهل الأثر ص٨، ٩، رحمة للعالمين ٢/٦٥، ٦٦.

وأقرع بين عبد الله وبين عشر من الإبل فوقعت القرعة على عبد الله فلم يزل يزيد من الإبل عشراً عشراً ولا تقع القرعة إلا عليه إلى أن بلغت الإبل مائة فوقعت القرعة عليها ، فنحرت عنه ، ثم تركها عبد المطلب لا يرد عنها إنساناً ولا سبعاً ، وكانت الدية في قريش وفي العرب عشراً من الإبل ، فجرت بعد هذه الوقعة مائة من الإبل ، وأقرها الإسلام ، وروي عن النبي عَلَيْكُ أنه قال : وأنا ابن الذبيحين ، يعنى إسماعيل ، وأباه عبد الله (١) .

واختار عبد المطلب لولده عبد الله آمنة بنت وهب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب ، وهي يومئذ تعد أفضل امرأة في قريش نسباً وموضعاً ، وأبوها سيد بني زهرة نسباً وشرفاً ، فبنى بها عبد الله في مكة ، وبعد قليل أرسله عبد المطلب إلى المدينة يمتار لهم تمراً ، فمات بها ، وقيل : بل خرج تاجراً إلى الشام ، فأقبل في عير قريش ، فنزل بالمدينة وهو مريض فتوفي بها ، ودفن في دار النابغة الجعدي ، وله إذ ذاك خمس وعشرون سنة ، وكانت وفاته قبل أن يولد رسول الله عليا وبه يقول أكثر المؤرخين ، وقيل : بل توفي بعد مولده بشهرين (١٠ . ولما بلغ نعيه إلى مكة رثته آمنة بأروع المراثي ، قالت :

عف جانب البطحاء من ابن هاشم دعته المنسايا دعوة فأجابها عشيسة راحوا يحملون سريره فإن تلك غالته المنسايا وريها وجميع ما خلفه عبد الله خمسة أجمال، و

وجاور لحدا خارجا في الغماغم وما تركت في الناس مثل ابن هاشم تعساوره أصحسابه في التزاحم فقد كان معطاء كثير التراحم (٢)

وجميع ما خلفه عبد الله خمسة أجمال ، وقطعة غنم ، وجارية حبشية اسمها بركة وكنيتها أم أين ، وهي حاضنة رسول الله علية (١) .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱۰۱/۱ إلى ۱۰۰ ، رحمة للعالمين ۹۰، ۸۹/۲ ، ۹۰ مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله ص١٢، ، ۲۳ ، ۲۳ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١٥٦/١ ، ١٥٨ ، فقه السيرة لمحمد الغزالي ص٤٥ ، رحمة للعالمين ٩١/٢ .

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ٦٢/١.

<sup>(</sup>٤) عنصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص١٢ ، تلقيح فهوم أهل الأثر ص٤ صحيح مسلم ٩٦/٢ .

# المولد وأربعون عاما قبل النبوة

#### المولد:

ولد سيد المرسلين عَلِيْكُ بشعب بني هاشم بمكة في صبيحة يوم الإثنين التاسع من شهر ربيع الأول ، لأول عام من حادثة الفيل ، ولأربعين سنة خلت من ملك كسرى أنوشروان ، ويوافق ذلك العشرين أو الثاني وعشرين من شهر أبريل سنة ٥٧١م حسبا حققه العالم الكبير محمد سليان المنصور فوري والمحقق الفلكي محمود باشا(١) .

وروى ابن سعد أن أم رسول الله عَلِيْكُم قالت: لما ولدته خرج من فرجي نور أضاءت له قصور الشام ، وروى أحمد عن العرباض بن سارية ما يقارب ذلك (٢) .

وقد روي أن إرهاصات بالبعثة وقعت عند الميلاد ، فسقطت أربع عشرة شرفة من إيوان كسرى ، وخمدت النار التي يعبدها المجوس ، وانهدمت الكنائس حول بحيرة ساوة بعد أن غاضت ، روى ذلك البيهقى (٢) ولا يقره محمد الغزالي (٤) .

ولما ولدته أمه أرسلت إلى جده عبد المطلب تبشره بحفيده ، فجاء مستبشراً ودخل به الكعبة ، ودعا الله وشكر له ، واختار له اسم محمد ــ وهذا الاسم لم يكن معروفاً في العرب وختنه يوم سابعه كما كان العرب يفعلون (٥) .

<sup>(</sup>١) عاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ٦٢/١ ، رحمة للعالمين ٣٨/١ ، ٣٩ واختلافهم في تعيين تاريخ أبريل فرع للاختلاف في التقويمات الميلادية .

<sup>(</sup>٢) انظر مختصر سيرة الرسول علي للشيخ عبد الله النجدي ص١٢ وابن سعد ٦٣/١.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر الأول.

<sup>(</sup>٤) انظر فقه السيرة لمحمد الغزالي ص٤٦.

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ١٩٩/، ١٦٠، ومحاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ٦٢/١ وقيل إنه ولد مختوناً ، انظر 🕳

وأول من أرضعته من المراضع ـ بعد أمه عَلَيْكُ ـ ثويية مولاة أبي لهب بلبن ابن لها يقال له مسروح ، وكانت قد أرضعت قبله حمزة بن عبد المطلب ، وأرضعت بعده أبا سلمة بن عبد الأسد المخزومي (١) .

## في بني سعد:

وكانت العادة عند الحاضرين من العرب أن يلتمسوا المراضع لأولادهم ، ابتعاداً لهم عن أمراض الحواضر ؛ لتقوى أجسامهم ، وتشتد أعصابهم ، ويتقنوا اللسان العربي في مهدهم ، فالتمس عبد المطلب لرسول الله عَيْقِيُّ الرضعاء ، واسترضع له امرأة من بني سعد بن بكر – وهي حليمة بنت أبي ذؤيب – وزوجها الحارث بن عبد العزى المكنى بأبي كبشة ، من نفس القبيلة .

وإخوته عَيِّلِكُم هناك من الرضاعة عبد الله بن الحارث ، وأنيسة بنت الحارث ، وحذافة أو جذامة بنت الحارث ( وهي الشياء - لقب غلب على اسمها - ) وكانت تحضن رسول الله عَيْلِكُمْ وأبو سفيان بن الحارث بن عبد المطلب ، ابن عم رسول الله عَيْلِكُمْ .

وكان عمه حمزة بن عبد المطلب مسترضعاً في بني سعد بن بكر ، فأرضعت أمه رسول الله عَلَيْكُ من وجهين ، من جهة ثويية ومن جهة السعدية (٢) .

ورأت حليمة من بركته عَلِيُّكُ ما قصَّت منه العجب ، ولنتركها تروي ذلك مفصلاً :

قال ابن إسحق: كانت حليمة تحدث: أنها خرجت من بلدها مع زوجها وابن لها صغير ترضعه، في نسوة من بني سعد بن بكر، تلتمس الرضعاء قالت: وذلك في سنة شهباء لم تبق لنا شيئاً، قالت: فخرجت على أتان لي قمراء، معنا شارف لنا، والله ما تبض بقطرة، وما ننام ليلنا أجمع من صبينا الذي معنا، من بكائه من الجوع، ما في ثديي ما يغنيه، وما في شارفنا ما يغذيه، ولكن كنا نرجو الغيث والفرج، فخرجت على أتاني تلك فلقد أدمت بالركب حتى شقى ذلك عليهم ضعفاً وعجفاً، حتى قدمنا مكة نلتمس الرضعاء، فما منا امرأة إلا وقد عرض

تلقيح فهوم أهل الأثر ص٤ وقال ابن القيم : ليس فيه حديث ثابت . انظر زاد المعاد ١٨/١ .

<sup>(</sup>١) تلقيح فهوم الأثر ص٤ ، مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص١٣ .

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد ۱۹/۱.

عليها رسول الله عَلَيْهُ فتأباه ، إذا قيل لها إنه يتيم ، وذلك أنا كنا نرجو المعروف من أبي الصبي ، فكنا نقول : يتيم ! وما عسى أن تصنع أمه وجده ! فكنا نكرهه لذلك فما بقيت امرأة قدمت معى إلا أخذت رضيعاً غيري ، فلما أجمعنا الانطلاق قلت لصاحبي : والله إني لأكره أن أرجع من بين صواحبي ولم آخذ رضيعاً ، والله لأذهبن إلى ذلك اليتيم فلآخذنه . قال : لا عليك أن تفعلي ، عسى الله أن يجعل لنا فيه بركة . قالت : فذهبت إليه ، فأخذته ، وما حملني على أخذه إلا أني لم أجد غيره ، قالت : فلما أخذته رجعت به إلى رحلي ، فلما وضعته في حجري أقبل عليه ثدياي بما شاء من لبن ، فشرب حتى روي ، وشرب معه أخوه حتى روي ، ثم ناما ، وما كنا ننام معه قبل ذلك ، وقام زوجي إلى شارفنا تلك ، فإذا هي حافل ، فحلب منها ما شرب وشربت معه حتى انتهينا رياً وشبعاً ، فبتنا بخير ليلة ، قالت : يقول صاحبي حين أصبحنا : تعلمي والله يا حليمة ! لقد أخذت نسمة مباركة ، قالت : فقلت : والله إني لأرجو ذلك ، قالت : ثم خرجنا وركبت أنا أتاني ، وحملته عليها معي ، فوالله لقطعت بالركب ما لا يقدر عليه شيء من حمرهم ، حتى إن صواحبي ليقلن لي : يا ابنة أبي ذؤيب ، ويحك ! اربعي علينا ، أليست هذه أتانك التي كنت خرجت عليها ؟ فأقول هن : بلي والله ! إنها لهي هي ، فيقلن : والله إن لها شأنا ، قالت : ثم قدمنا منازلنا من بلاد بني سعد وما أعلم أرضاً من أرض الله أجدب منها ، فكانت غنمي تروح على حين قدمنا به معنا شباعاً لبُّناً ، فنحلب ونشرب ، وما يحلب إنسان قطرة لبن ، ولا يجدها في ضرع حتى كان الحاضرون من قومنا يقولون لرعيانهم : ويلكم اسرحوا حيث يسرح راعي بنت أبي ذؤيب ، فتروح أغنامهم جياعاً ما تبض بقطرة لبن ، وتروح غنمي شباعاً لَّبُناً ، فلم نزل نتعرف من الله الزيادة والخير حتى مضت سنتاه وفصلته وكان يشب شباباً لا يشبه الغلمان ، فلم يبلغ سنتيه حتى كان غلاماً جفراً ، قالت : فقدمنا به على أمه ونحن أحرص على مكثه فينا ، لما كنا نرى من بركته ، فكلمنا أمه ، وقلت لها : لو تركت ابني عندي حتى يغلظ ، فإنى أخشى عليه وباء مكة ، قالت : فلم نزل بها حتى ردته معنا(١) .

وهكذا بقى رسول الله علي في بني سعد ، حتى إذا كانت السنة الرابعة أو الحامسة(٢) من

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱۹۲/۱ ، ۱۹۳ ، ۱۹۳ .

<sup>(</sup>٢) هذا ما ذهب إليه عامة أهل السير ، ويقتضي سياق رواية ابن إسحاق أنه وقع في السنة الثالثة ، انظر ابن هشام ١٦٤/١ ، ١٦٥ ،

مولده وقع حادث شق صدره ، روى مسلم عن أنس أن رسول الله عليه أتاه جبريل ، وهو يلعب مع الغلمان ، فأخذه فصرعه ، فشق عن قلبه ، فاستخرج القلب ، فاستخرج منه علقة ، فقال : هذا حظ الشيطان منك ، ثم غسله في طست من ذهب بماء زمزم ، ثم لأمه ، ثم أعاده إلى مكانه ، وجاء الغلمان يسعون إلى أمه – يعني ظئره – فقالوا : إن محمداً قد قتل ، فاستقبلوه وهو منتقع اللون (١) .

# إلى أمه الحنون:

وخشيت عليه حليمة بعد هذه الوقعة حتى ردته إلى أمه ، فكان عند أمه إلى أن بلغ ست سنين (٢) .

ورأت آمنة وفاء لذكرى زوجها الراحل أن تزور قبره بيغرب ، فخرجت من مكة قاطعة رحلة تبلغ خمسائة كيلو متراً ، ومعها ولدها اليتيم – محمد عليه في وخادمتها أم أيمن ، وقيمها عبد المطلب ، فمكثت شهراً ، ثم قفلت ، وبينا هي راجعة إذ يلاحقها المرض ، ويلح عليها في أوائل الطريق ، فماتت بالأبواء بين مكة والمدينة (٢) .

## إلى جده العطوف:

وعاد به عبد المطلب إلى مكة ، وكانت مشاعر الحنو في فؤاده تربو نحو حفيده اليتيم ، الذي أصيب بمصاب جديد نكأ الجروح القديمة ، فرق عليه رقة لم يرقها على أحد من أولاده ، فكان لا يدعه لوحدته المفروضة ، بل يؤثره على أولاده ، قال ابن هشام : كان يوضع لعبد المطلب فاش في ظل الكعبة ، فكان بنوه يجلسون حول فراشه ذلك حتى يخرج إليه ، لا يجلس عليه أحد من بنيه إجلالاً له ، فكان رسول الله عليه يأتي وهو غلام جفر حتى يجلس عليه ، فيأخذه أعمامه ليؤخروه عنه ، فيقول عبد المطلب إذا رأى ذلك منهم : دعوا ابني هذا فوالله إن له لشأناً ،

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ، باب الإسراء ٩٢/١ .

<sup>(</sup>۲) تلقیح فهوم أهل الأثر ص٧، ابن هشام ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١٦٨/١، تلقيع فهوم أهل الأثر ص٧، محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ٦٣/١، فقه السيرة للغزالي ص٠٥.

ثم يجلس معه على فراشه ، ويمسح ظهره بيده ويسره ما يراه يصنع (١) .

ولثماني سنوات وشهرين وعشرة أيام من عمره عَلَيْكُ توفي جده عبد المطلب بمكة ، ورأى قبل وفاته أن يعهد بكفالة حفيده إلى عمه أبي طالب شقيق أبيه (١) .

## إلى عمه الشفيق:

ونهض أبو طالب بحق ابن أخيه على أكمل وجه ، وضمه إلى ولده ، وقدمه عليهم ، واختصه بفضل احترام وتقدير ، وظل فوق أربعين سنة يعز جانبه . ويبسط عليه حمايته ، ويصادق ويخاصم من أجله ، وستأتي نبذ من ذلك في مواضعها .

### يستسقى الغمام بوجهه:

أخرج ابن عساكر عن جلهمة بن عرفطة قال: قدمت مكة وهم في قحط ، فقالت قريش: يا أبا طالب! أقحط الوادي ، وأجدب العيال ، فهلم فاستسق ، فخرج أبو طالب ومعه غلام ، كأنه شمس دجن ، تجلت عنه سحابة قثاء ، حوله أغيلمة ، فأحذه أبو طالب ، فألصق ظهره بالكعبة ، ولاذ بأصبعه الغلام ، وما في السهاء قزعة ، فأقبل السحاب من ههنا وههنا ، وأغدق واغدودق ، وانفجر الوادي وأخضب النادي والبادي ، وإلى هذا أشار أبو طالب حين قال :

وأبيض يستسقى الغمسام بوجهه عمال اليتامي عصمة للأرامل(١)

#### بحيرا الراهب:

ولما بلغ رسول الله عَلَيْكُ اثنتي عشرة سنة – قيل وشهرين وعشرة أيام (١) – ارتحل به أبو طالب تاجراً إلى الشام ، حتى وصل إلى بصرى – وهي معدودة من الشام وقصبة لحوران ، وكانت في ذلك الوقت قصبة للبلاد العربية التي كانت تحت حكم الرومان – وكان في هذه البلد راهب

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱٬۱۸۸ .

<sup>(</sup>٢) تلقيح فهوم أهل الأثر ص٧، ابن هشام ١٦٩/١.

<sup>(</sup>٣) مختصر سيرة الرسول علي للشيخ عبد الله النجدي ص١٦، ١٦.

 <sup>(</sup>٤) قاله ابن الجوزي في تلقيح فهوم أهل الأثر ص٧.

عرف ببحيرا واسمه جرجيس فلما نزل الركب خرج إليهم ، وأكرمهم بالضيافة ، وكان لا يخرج إليهم قبل ذلك وعرف رسول الله عَلَيْتُهُ بصفته ، فقال وهو آخذ بيده : هذا سيد العالمين ، هذا يبعثه الله رحمة للعالمين . فقال أبو طالب : وما علمك بذلك ؟ فقال : إنكم حين أشرفتم من العقبة لم يبق حجر ولا شجر إلا وخرَّ ساجداً ، ولا تسجد إلا لنبي ، وإني أعرفه بخاتم النبوة في أسفل غضروف كتفه مثل التفاحة ، وإنا نجده في كتبنا ، وسأل أبا طالب أن يرده ، ولا يقدم به إلى الشام ، خوفاً عليه من اليهود ، فبعثه عمه مع بعض غلمانه إلى مكة ١٠٠٠ .

#### حرب الفجار:

ولخمس عشرة من عمره عَيِّكُ كانت حرب الفجار بين قريش ومن معهم من كنانة وبين قيس عيلان ، وكان قائد قريش وكنانة كلها حرب بن أمية لمكانته فيهم سناً وشرفاً ، وكان الظفر في أول النهار لقيس على كنانة ، حتى إذا كان وسط النهار كان الظفر لكنانة على قيس . وسميت بحرب الفجار لانتهاك حرمات الحرم والأشهر الحرم فيها ، وقد حضر هذه الحرب رسول الله عَيْنَة ، وكان ينبل على عمومته ، أي يجهز لهم النبل للرمي (٢) .

## حلف الفضول:

وعلى أثر هذه الحرب وقع حلف الفضول في ذي القعدة في شهر حرام ، تداعت إليه قبائل من قريش : بنو هاشم ، وبنو المطلب ، وأسد بن عبد العزى ، وزهرة بن كلاب ، وتيم بن مرة ، فاجتمعوا في دار عبد الله بن جدعان التيمي لسنه وشرفه ، فتعاقدوا وتعاهدوا على أن لا يجدوا بمكة مظلوماً من أهلها وغيرهم من سائر الناس إلا قاموا معه ، وكانوا على من ظلمه حتى ترد عليه مظلمته ، وشهد هذا الحلف رسول الله عنوالله ، وقال بعد أن أكرمه الله بالرسالة : لقد شهدت في

<sup>(</sup>۱) مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص١٦ ، وابن هشام ١٨٠/، ١٨١ ، ١٨٦ ، ١٨٣ ، ووقع في كتاب الترمذي وغيره أنه بعث معه بلالا ( تحفة الأحوذي ) وهو من الغلط الواضح ، فإن بلالا إذ ذاك لعله لم يكن موجوداً ، وإن كان موجوداً فلم يكن مع عمه ولا مع أبي بكر . زاد المعاد ١٧/١ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١٨٤/١، ١٨٥، ١٨٦، ١٨٦، ١٨٧، قلب جزيرة العرب ص ٢٦٠، محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ٦٣/١.

دار عبد الله بن جدعان حلف ما أحب أن لي به حمر النعم ، ولو أدعى به في الإسلام لأجبت(١) .

وهذا الحلف روحه تنافي الحمية الجاهلية التي كانت العصبية تثيرها ، ويقال في سبب هذا الحلف إن رجلاً من زبيد قدم مكة ببضاعة ، واشتراها منه العاص بن واثل السهمي ، وحبس عنه حقه ، فاستعدى عليه الأحلاف عبد الدار ، ومخزوماً ، وجمحاً ، وسهماً ، وعدياً ، فلم يكترثوا له ، فعلا جبل أبي قبيس ، ونادى بأشعار يصف فيها ظلامته رافعاً صوته ، فمشى في ذلك الزبير بن عبد المطلب ، وقال : ما لهذا مترك ؟ حتى اجتمع الذين مضى ذكرهم في حلف الفضول ، فقاموا إلى العاص بن واثل فانتزعوا منه حق الزبيدي بعد ما أبرموا الحلف(٢) .

#### حياة الكدح:

ولم يكن له عَلَيْ عمل معين في أول شبابه ، إلا أن الروايات توالت أنه كان يرعى غباً ، رعاها في بني سعد (٢) ، وفي مكة لأهلها على قراريط (٤) وفي الخامسة والعشرين من سنه خرج تاجراً إلى الشام في مال خديجة رضي الله عنها ، قال ابن إسحق : كانت خديجة بنت خويلد امرأة تاجرة ذات شرف ومال ، تستأجر الرجال في مالها ، وتضاربهم إياه بشيء تجعله لهم ، وكانت قريش قوماً تجاراً فلما بلغها عن رسول الله عليا من صدق حديثه ، وعظم أمانته وكرم أخلاقه بعثت إليه ، فعرضت عليه أن يخرج في مال لها إلى الشام تاجراً ، وتعطيه أفضل ما كانت تعطي غيره من التجار ، مع غلام لها يقال له ميسرة ، فقبله رسول الله عليا من وخرج في مالها ذلك ، وخرج معه غلامها ميسرة حتى قدم الشام (٥) .

## زواجه خديجة:

ولما رجع إلى مكة ، ورأت خديجة في مالها من الأمانة والبركة ما لم تر قبل هذا ، وأخبرها

<sup>(</sup>١) ابن هشام ١١٣/١، ١٣٥، مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص٣٠، ٣١.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر الأخير ص٣٠، ٣١.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/٦٦/١.

<sup>(</sup>٤) فقه السيرة لمحمد الغزالي ص٥٢.

ره) ابن هشام ۱۸۷/۱ ، ۱۸۸ .

غلامها ميسرة بما رأى فيه علقة من خلال عذبة ، وشمائل كريمة ، وفكر راجح ، ومنطق صادق ، ونهج أمين . وجدت ضالتها المنشودة – وكان السادات والرؤساء يحرصون على زواجها ، فتأبي عليهم ذلك – فتحدثت بما في نفسها إلى صديقتها نفيسة بنت منية ، وهذه ذهبت إليه تفاتحه أن يتزوج خديجة ، فرضي بذلك ، وكلم أعمامه ، فذهبوا إلى عم خديجة ، وخطبوها إليه ، وعلى أثر ذلك تم الزواج ، وحضر العقد بنو هاشم ورؤساء مضر ، وذلك بعد رجوعه من الشام بشهرين ، وأصدقها عشرين بكرة ، وكانت سنها إذ ذاك أربعين سنة ، وكانت يومئذ أفضل نساء قومها نسباً وثروة وعقلاً ، وهي أول امرأة تزوجها رسول الله عليها ، ولم يتزوج عليها غيرها حتى ماتت () .

وكل أولاده عَلَيْكُ منها سوى إبراهيم ، ولدت له أولا القاسم – وبه كان يكنى – ثم زينب ورقية ، وأم كلثوم وفاطمة وعبد الله ، وكان عبد الله يلقب بالطيب والطاهر ، ومات بنوه كلهم في صغرهم ، أما البنات فكلهن أدركن الإسلام فأسلمن وهاجرن ، إلا أنهن أدركتهن الوفاة في حياته عَلِيْكُ ، سوى فاطمة رضى الله عنها فقد تأخرت بعده ستة أشهر ، ثم لحقت به (٢) .

# بناء الكعبة وقضية التحكيم:

ولخمس وثلاثين سنة من مولده عَلَيْ قامت قريش ببناء الكعبة ، وذلك لأن الكعبة كانت رضاً فوق القامة ، ارتفاعها تسعة أذرع من عهد إسماعيل ، ولم يكن لها سقف ، فسرق نفر من اللصوص كنزها الذي كان في جوفها ، وكانت مع ذلك قد تعرضت – باعتبارها أثراً قديماً للعوادي التي أوهت بنيانها ، وصدعت جدرانها ، وقبل بعثته عَلَيْ بخمس سنين جرف مكة سيل عرم ، انحدر إلى البيت الحرام ، فأوشكت الكعبة منه على الانهيار ، فاضطرت قريش إلى تجديد بنائها حرصاً على مكانتها ، واتفقوا على أن لا يدخلوا في بنائها إلا طيباً ، فلا يدخلوا فيها مهر بغي ، ولا بيع رباً ، ولا مظلمة أحد من الناس ، وكانوا يهابون هدمها ، فابتداً بها الوليد ابن المغيرة المخرومي ، وتبعه الناس لما رأوا أنه لم يصبه شيء ، ولم يزالوا في الهدم حتى وصلوا إلى قواعد

<sup>(</sup>١) - ابن هشام ١٩٠١، ١٩٠، فقه السيرة نحمد الغزالي ص٥٥، تلقيح فهوم أهل الأثر ص٧.

 <sup>(</sup>٢) نفس المصدر الأول ١٩٠/١، ١٩١، والثاني ص ٦٠، وفتح الباري ٥٠٧/٧ وبين المصادر اختلاف يسير
 أخذنا ما هو الراجع عندنا .

إبراهيم ، ثم أرادوا الأخذ في البناء ، فجزأوا الكعبة ، وخصصوا لكل قبيلة جزءاً منها ، فجمعت كل قبيلة حجارة على حدة ، وأخذوا بينونها ، وتولى البناء بناء رومي اسمه باقوم ، ولما بلغ البنيان موضع الحجر الأسود اختلفوا فيمن يمتاز بشرف وضعه في مكانه ، واستمر النزاع أربع ليال أو خمساً ، واشتد حتى كاد يتحول إلى حرب ضروس في أرض الحرم ، إلا أن أبا أمية بن المغيرة المخزومي عرض عليهم أن يحكموا فيا شجر بينهم أول داخل عليهم من باب المسجد فارتضوه ، وشاء الله أن يكون ذلك رسول الله عليها ، فلما رأوه هتفوا : هذا الأمين ، رضيناه ، هذا محمد . فلما انتهى إليهم ، وأخبروه الخبر طلب رداء ، فوضع الحجر وسطه ، وطلب من رؤساء القبائل المتنازعين أن يسكوا جميعاً بأطراف الرداء ، وأمرهم أن يرفعوه ، حتى إذا أوصلوه إلى موضعه أحذه بيده ، فوضعه في مكانه ، وهذا حل حصيف رضي به القوم .

وقصرت بقريش النفقة الطيبة فأخرجوا من الجهة الشمالية نحواً من ستة أذرع ، وهي التي تسمى بالحجر والحطيم ، ورفعوا بابها من الأرض ؛ لئلا يدخلها إلا من أرادوا ، ولما بلغ البناء خمسة عشر ذراعاً سقفوه على ستة أعمدة .

وصارت الكعبة بعد انتهائها ذات شكل مربع تقريباً يبلغ ارتفاعه ١٥ متراً ، وطول ضلعه الذي في الحجر الأسود والمقابل له ١٠، ١٠م ، والحجر موضوع على ارتفاع ١٠٥٠م من أرضية المطاف . والضلع الذي في الباب والمقابل له ١٢م وبابها على ارتفاع مترين على الأرض ، ويحيط بها من الخارج قصبة من البناء أسفلها ، متوسط ارتفاعها ٢٠,٢٥م ومتوسط عرضها ٢٠,٣٠م وتسمى بالشاذروان ، وهي من أصل البيت لكن قريشاً تركتها(١) .

# السيرة الإجمالية قبل النبوة:

إن النبي عَلَيْكُ كان قد جمع في نشأته خير ما في طبقات الناس من ميزات ، وكان طرازاً رفيعاً من الفكر الصائب ، والنظر السديد ، ونال حظاً وافراً من حسن الفطنة وأصالة الفكرة وسداد الوسيلة والهدف ، وكان يستعين بصمته الطويل على طول التأمل وإدمان الفكرة واستكناه الحق ، وطالع بعقله الحصب وفطرته الصافية صحائف الحياة وشؤون الناس وأحوال الجماعات ، (١) انظر في تفصيل بناء الكعبة ابن هشام ١٩٢/١٢ إلى ١٩٧ ، وفقه السيرة لمحمد الغزالي ص٦٢ ، ٦٣ ، وصحيح البخاري باب فضل مكة وبنيانها ١٥/١ ، وعاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ١٤٤١ ،

فعاف ما سواها من خرافة ، ونأى عنها ، ثم عايش الناس على بصيرة من أمره وأمرهم ، فما وجد حسنا شارك فيه ، وإلا عاد إلى عزلته العتيدة ، فكان لا يشرب الحمر ، ولا يأكل مما ذبح على النصب ، ولا يحضر للأوثان عيداً ، ولا احتفالاً ، بل كان من أول نشأته نافراً من هذه المعبودات الباطلة ، حتى لم يكن شيء أبغض إليه منها ، وحتى كان لا يصبر على سماع الحلف باللات والعزى(١) .

ولا شك أن القدر حاطه بالحفظ ، فعندما تتحرك نوازع النفس لاستطلاع بعض متع الدنيا ، وعندما يرضى باتباع بعض التقاليد غير المحمودة تتدخل العناية الربانية للحيلولة بينه وبينها ، روى ابن الأثير قال رسول الله عليله : « ما هممت بشيء مما كان أهل الحاهلية يعملون غير مرتين ، كل ذلك يحول الله بيني وبينه ، ثم ما هممت به حتى أكرمني برسالته ، قلت ليلة للغلام الذي يرعى معي الغنم بأعلى مكة : لو أبصرت لي غنمي حتى أدخل مكة وأسمر بها كا يسمر الشباب ! فقال : أفعل ، فخرجت حتى إذا كنت عند أول دار بمكة سعت عزفاً ، فقلت يسمر الشباب ! فقال : أفعل ، فخرجت حتى إذا كنت عند أول دار بمكة سعت ، فما أيقظني ما هذا ؟ فقالوا : عرس فلان بفلانة ، فجلست أسمع . فضرب الله على أذني فنمت ، فما أيقظني إلا حر الشمس . فعدت إلى صاحبي فسألني ، فأخبرته ، ثم قلت ليلة أخرى مثل ذلك ، ودخلت بمكة فأصابني مثل أول ليلة . . ثم ما هممت بسوء ه(١) .

وروى البخاري عن جابر بن عبد الله قال: لما بنيت الكعبة ذهب النبي عليه وعباس ينقلان الحجارة ، فغر ينقلان الحجارة ، فقر ينقلان الحجارة ، فقر إذارك على رقبتك يقيك من الحجارة ، فخر إلى الأرض ، وطمحت عيناه إلى السهاء ، ثم أفاق فقال: إزاري ، إزاري ، فشد عليه إزاره (٣) وفي رواية فما رؤيت له عورة بعد ذلك (١) .

وكان النبي عَلَيْكُ يمتاز في قومه بخلال عذبة وأخلاق فاضلة ، وشمائل كريمة فكان أفضل قومه مروءة ، وأحسنهم خلقاً ، وأعزهم جواراً ، وأعظمهم حلماً ، وأصدقهم حديثاً ، وألينهم

<sup>(</sup>١) يدل عليه كلامه مع بحيرا . انظر ابن هشام ١٢٨/١ .

<sup>(</sup>٢) اختلفوا في صحة هذا الحديث فصححه الحاكم والذهبي وضعفه ابن كثير في البداية والنهاية ٢٨٧/٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري باب بنيان الكعبة ١٠٤٠/٥ .

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر مع شرح القسطلاني .

عريكة ، وأعفهم نفساً ، وأكرمهم خيراً ، وأبرهم عملاً ، وأوفاهم عهداً ، وآمنهم أمانة ، حتى سماه قومه و الأمين ، با لم جمع فيه من الأحوال الصالحة والخصال المرضية ، وكان كما قالت أم المؤمنين خديجة رضي الله عنها : يحمل الكل ، ويكسب المعدوم ، ويقري الضيف ويعين على نوائب الحق (١) .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۳/۱.

# في ظلال النبوة والرسالة

## في غار حراء:

ولما تقاربت سنه على الأربعين، وكانت تأملاته الماضية قد وسعت الشقة العقلية بينه وبين قومه، حبب إليه الخلاء، فكان يأخذ السويق والماء ويذهب إلى غار حراء في جبل النور، على مبعدة نحو ميلين من مكة \_ وهو غار لطيف طوله أربعة أذرع، وعرضه ذراع وثلاثة أرباع ذراع من ذراع الحديد \_ ومعه أهله قريباً منه، فيقيم فيه شهر رمضان، يطعم من جاءه من المساكين، ويقضي وقته في العبادة والتفكير فيما حوله من مشاهد الكون، وفيما وراءها من قدرة مبدعة، وهو غير مطمئن لما عليه قومه من عقائد الشرك المهلهلة، وتصوراتها الواهية، ولكن ليس بين يديه طريق واضح، ولا منهج محدد، ولا طريق قاصد يطمئن إليه ويرضاه (١).

وكان اختياره ﷺ لهذه العزلة طرفاً من تدبير الله له، وليعده لما ينتظره من الأمر العظيم. ولا بد لأي روح يراد لها أن تؤثر في واقع الحياة البشرية فتحولها وجهة أخرى.. لا بد لهذه الروح من خلوة وعزلة بعض الوقت، وانقطاع عن شواغل الأرض وضجة الحياة، وهموم الناس الصغيرة التي تشغل الحياة.

وهكذا دبر الله لمحمد ﷺ وهو يعده لحمل الأمانة الكبرى، وتغيير وجه الأرض، وتعديل خط التاريخ.. دبر له هذه العزلة قبل تكليفه بالرسالة بثلاث سنوات، ينطلق في هذه العزلة شهراً من الزمان، مع روح الوجود الطليقة، ويتدبر ما وراء الوجود من غيب مكنون، حتى يحين موعد التعامل مع هذا الغيب عندما يأذن الله (٢).

<sup>(</sup>١) رحمة للعالمين ٧/١، وابن هشام ٢٣٥/١، ٢٣٦، في ظلال القرآن الجزء ١٦٦/٢٩.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر الأخير ١٦٦/٢٩، ١٦٧.

## جبريل ينزل بالوحي:

ولما تكامل له أربعون سنة – وهي رأس الكمال ، وقيل : ولها تبعث الرسل – بدأت آثار النبوة تتلوح وتتلمع له من وراء آفاق الحياة ، وتلك الآثار هي الرؤيا الصادقة ، فكان لا يرى رؤيا الا جاءت مثل فلق الصبح ، حتى مضت على ذلك ستة أشهر – ومدة النبوة ثلاث وعشرون سنة ، فهذه الرؤيا جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة – فلما كان رمضان من السنة الثالثة من عزلته على أهل الأرض ، فأكرمه بالنبوة ، وأنزل إليه جبريل بآيات من القرآن (١) .

وبعد النظر والتأمل في القرائن والدلائل يمكن لنا أن نحدد ذلك اليوم بأنه كان يوم الإثنين لإحدى وعشرين مضت من شهر رمضان ليلاً ، ويوافق ١٠ أغسطس سنة ٢١٠م ، وكان عمره عليه إذ ذاك بالضبط أربعين سنة قمرية ، وستة أشهر ، و ١٢ يوماً ، وذلك نحو ٣٩ سنة شمسية وثلاثة أشهر و ٢٢ يوماً ".

ثم اختلف القائلون ببدء نزول الوحي في رمضان في تحديد ذلك اليوم ، فقيل : هو اليوم السابع ، وقيل السابع عشر ، وقيل الشامن عشر ( انظر مختصر سيرة الرسول المذكور ص٧٥ ، ورحمة للعالمين ٤٩/١ ) وقد أصر الخضري في محاضرات على أنه اليوم السابع عشر ( محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ١٩/١ ) .

<sup>(</sup>١) قال ابن حجر : وحكى البيهقي أن مدة الرؤيا كانت ستة أشهر ، وعلى هذا فابتداء النبوة بالرؤيا وقع في شهر مولده وهو ربيع الأول ، بعد إكماله أربعين سنة ، وابتداء وحي اليقظة في رمضان ( فتح الباري ٢٧/١ ) .

<sup>(</sup>٢) اختلف المؤرخون الحتلافاً كبيراً في أول شهر أكرمه الله فيه بالنبوة ، وإنزال الوحي ، فذهبت طائفة كبيرة إلى أنه شهر ربيع الأول ، وذهبت طائفة أخرى إلى أنه رمضان ، وقيل هو شهر رجب ( انظر مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب النجدي ص٧٥) ورجحنا الثاني \_ أي أنه شهر رمضان \_ لقوله تعالى : ﴿ إِنَا أَنزِلناه في ليلة القدر ﴾ تعالى : ﴿ إِنَا أَنزِلناه في ليلة القدر ﴾ ( ٢ : ١٥٥ ) ولقوله تعالى : ﴿ إِنَا أَنزِلناه في ليلة القدر ﴾ ( ٢ 9 : ١ ) ومعلوم أن ليلة القدر في رمضان ، وهي المرادة بقول تعالى : ﴿ إِنَا أَنزِلناه في ليلة مباركة ، إنا كنا منذرين ﴾ ( ٤٤ : ٣ ) ولأن جواره عليه بحراء كان في رمضان ، وكانت وقعة نزول جبريل فيها كا هو معوف .

وإنما رجحنا أنه اليوم الحادي والعشرون مع أنا لم نر من قال به لأن أهل السيرة كلهم أو أكثرهم متفقون على أن مبعشه علياً أن مبعشه علياً أن مبعشه علياً أن مبعشه علياً أن يوم الإثنين ، ويؤيدهم ما رواه أثمة الحديث عن أبي قدادة رضي الله عنه أن رسول الله علي الله عن صوم يوم الإثنين ، فقال : فيه ولدت فيه أنزل على ، وفي لفظ : ذاك يوم ولدت فيه ويوم بعثت أو أنزل على فيه (صحيح مسلم ٣٦٨/١ ، ٣٦٨/ ، ٢٩٧ ، ٢٩٩ ، البيهقي ٢٨٦/٤ ، ٣٠٠ ، =

ولنستمع إلى عائشة الصديقة رضي الله تعالى عنها تروي لنا قصة هذه الوقعة التي كانت شعلة من نور اللاهوت ، أخذت تفتح دياجير ظلمات الكفر والضلال ، حتى غيرت مجرى الحياة ، وعدلت خط التاريخ . قالت عائشة رضي الله عنها :

أول ما بدىء به رسول الله عَلِيُّكُم من الوحى الرؤيا الصالحة في النوم ، فكان لا يرى رؤيا إلا ً جاءت مثل فلق الصبح ، ثم حبب إليه الخلاء ، وكان يخلو بغار حراء ، فيتحنث فيه - وهو التعبد ــ الليالي ذوات العدد قبل أن ينزع إلى أهله ، ويتزود لذلك ، ثم يرجع إلى خديجة فيتزود لمثلها ، حتى جاءه الحق وهو في غار حراء ، فجاءه الملك فقال : اقرأ : فقلت : ما أنا بقارىء ، قال : فأخذني فغطني حتى بلغ مني الجهد ، ثم أرسلني فقال : اقرأ ، فقلت : ما أنا بقارىء ، فَأَحَدَنِي فَعْطَنِي الثالثة ، ثم أرسـلني فقال : ﴿ أَقَرَّأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلذِي خَلَقَ إِلَيَّ خَلَقَ ٱلإِنسَانَ مِنّ عَلَقٍ ﴾ ٱقْرَأُورَبُّكَ ٱلْأَكْرُمُ ﴾(١) فرجع بها رسول الله عَلِيُّكُ يرجف فؤاده ، فدخل على خديجة بنت خويلد فقال : زملوني زملوني ، فزملوه حتى ذهب عنه الروع ، فقال لخديجة ، مالي ، وأخبرها الخبر ، لقد خشيت على نفسي ، فقالت خديجة : كلا ، والله ما يخزيك الله أبداً ، إنك لتصل الرحم ، وتحمل الكل ، وتكسب المعدوم وتقرى الضيف ، وتعين على نوائب الحق ، فانطلقت به خديجة حتى أتت به ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزي ابن عم خديجة – وكان امرءاً تنصر في الجاهلية ، وكان يكتب الكتاب العبراني ، فيكتب من الإنجيل بالعبرانية ما شاء الله أن يكتب ، وكان شيخاً كبيراً قد عمى – فقالت له خديجة : يا ابن عم ! اسمع من ابن أخيك ، فقال له ورقة : يـا ابن أخى ماذا ترى ؟ فأخبره رسـول الله عَلَيْكُ خبر ما رأى ، فقـال له ورقة : هذا الناموس الذي نزله الله على موسى ، يا ليتني فيها جذعاً ، ليتني أكون حياً إذ يخرجك قومك فقال رسول الله عَلَيْكُ : أو مُخرجيٌّ هُم ؟ قال : نعم ، لم يأت رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودي ،

الحاكم ٢٠٢٠٢) ويوم الإثنين في رمضان من تلك السنة لا يوافق إلا اليوم السابع ، والرابع عشر ، والحادي والعشرين ، والثامن والعشرين ، وقد دلت الروايات الصحيحة أن ليلة القدر لا تقع إلا في وتر من ليالي العشر الأواخر من رمضان وأنها تنتقل فيا بين هذه الليالي ، فإذا قارنا بين قوله تعالى : ﴿ إِنَا أَنزِلناه في ليلة القدر ﴾ ، وبين رواية أبي قتادة أن مبعثه كل كان يوم الإثنين وبين حساب التقويم العلمي في وقوع يوم الإثنين في رمضان من تلك السنة تعين لنا أن مبعثه كل كان في اليوم الحادي والعشرين من رمضان ليلاً .

<sup>(</sup>١) كان نزول الآيات إلى قوله تعالى : ﴿ علم الإنسان ما لم يعلم ﴾ .

وإن يدركني يومك أنصرك نصراً مؤزراً ، ثم لم ينشب ورقة أن توفي وفتر الوحي 🗥 .

وروى الطبري وابن هشام ما يفيد أنه خرج من غار حراء بعدما فوجىء بالوحي ثم رجع وأتم جواره ، وبعد ذلك رجع إلى مكة ، ورواية الطبري تلقي ضوءاً على سبب حروجه وهاك نصها :

قال رسول الله عَلَيْظِ بعد ذكر مجيء الوحي : ولم يكن من خلق الله أبغض علَّى من شاعر أو مجنون ، كنت لا أطيق أن أنظر إليهما ، قال : قلت : ان الابعد \_ يعني نفسه \_ شاعر أو مجنون إلا تحدث بها عني قريش أبداً! لأعمدن إلى حالق من الجبل فلأطرحن نفسي منه فلأقتلنها ، فلأستريحن ! قال : فخرجت أريد ذلك ، حتى إذا كنت في وسط الجبل سمعت صوتاً من السهاء يقول : يا محمد !! أنت رسول الله ، وأنا جبريل . قال : فرفعت رأسي إلى السماء ، فإذا جبريل في صورة رجل صافّ قدميه في أفق السهاء يقول: يا محمد! أنت رسول الله وأنا جبريل. قال: فوقفت أنظر إليه ، وشغلني ذلك عما أردت ، فما أتقدم وما أتأخر ، وجعلت أصرف وجهى عنه في آفاق السهاء فلا أنظر في ناحية منها إلا رأيته كذلك ، فما زلت واقفاً ما أتقدم أمامي ، ولا أرجع ورائي ، حتى بعثت خديجة رسلها في طلبي ، حتى بلغوا مكة ورجعوا إليها وأنا واقف في مقامي ، ثم انصرف عني وانصرفت راجعاً إلى أهلى(١) حتى أتيت حديجة فجلست إلى فخذها مضيفاً إليها ( ملتصقاً بها مائلاً إليها ) فقالت : يا أبا القاسم ! أين كنت ؟ فوالله لقد بعثت في طلبك حتى بلغوا مكة ورجعوا إلى ، ثم حدثتها بالذي رأيت ، فقالت : أبشر يا ابن عم ، واثبت ، فو الذي نفس خديجة بيده إني لأرجو أن تكون نبي هذه الأمة <sup>(١)</sup> ، ثم قامت فانطلقت إلى ورقة وأخبرته . فقال : قدوس قدوس ، والذي نفس ورقة بيده لقد جاءه الناموس الأكبر الذي كان يأتي موسى ، وإنه لنبي هذه الأمة ، فقولي له : فليثبت ، فرجعت خديجة وأخبرته بقول ورقة ، فلما قضى رسول الله عَلِيُّكُ جواره وانصرف ( إلى مكة ) لقيه ورقة ، وقال بعد أن سمع منه خبره : والذي نفسي بيده ، إنك لنبي هذه الأمة ، ولقد جاءك الناموس الأكبر الذي جاء موسى(١) .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢/١ ، ٣ ، وقد أخرجه البخاري مع اختلاف يسير في اللفظ في كتابي التفسير وتعبير الديا .

<sup>(</sup>٢) نص الطبري ٢٠٧/٢.

<sup>(</sup>۳) نص ابن هشام ۲۳۷/۱ - ۲۳۸ .

<sup>(</sup>٤) ملخص من ابن هشام ۲۳۸/۱ .

# فترة الوحي:

أما مدة فترة الوحي فروى ابن سعد عن ابن عباس ما يفيد أنها كانت أياماً (١) وهذا الذي يترجع بل يتعين بعد إدارة النظر في جميع الجوانب . وأما ما اشتهر من أنها دامت طيلة ثلاث سنين أو سنتين ونصف فلا يصح بحال ، وليس هذا موضع التفصيل في رده .

وقد بقي رسول الله عَلِيَّةِ في أيام الفترة كتيباً محزوناً ، تعتريه الحيرة والدهشة ، فقد روى البخاري في كتاب التعبير ما نصه :

وفتر الوحي فترة حتى حزن النبي عَلَيْكُمْ فيا بلغنا حزناً عدا<sup>(۱)</sup> منه مراراً كي يتردى من رؤوس شواهق الجبال ، فكلما أوفى بذروة جبل لكي يلقي نفسه منه تبدى له جبريل فقال : يا محمد إنك رسول الله حقاً ، فيسكن لذلك جأشه ، وتقر نفسه ، فيرجع ، فإذا طالت عليه فترة الوحي غدا لمثل ذلك ، فإذا أوفى بذروة الجبل تبدى له جبريل فقال له مثل ذلك <sup>(۱)</sup> .

## جبريل ينزل بالوحي مرة ثانية:

قال ابن حجر: وكان ذلك (أن انقطاع الوحي أياماً) ، ليذهب ما كان عليه وجده من الروع ، وليحصل له التشوف إلى العود (أ) ، فلما تقلصت ظلال الحيرة ، وثبتت أعلام الحقيقة ، وعرف عليه معرفة اليقين أنه أضحى نبياً لله الكبير المتعال ، وأن ما جاءه سفير الوحي ينقل إليه خبر السهاء وصار تشوفه وارتقابه لجيء الوحي سبباً في ثباته واحتاله عندما يعود ، جاءه جبريل للمرة الشانية . روى البخاري عن جابر بن عبد الله أنه سمع رسول الله عليه يحدث عن فترة الوحي ، قال :

فبينا أنا أمشي إذ سمعت صوتاً من السماء ، فرفعت بصري قبل السماء ، فإذا الملك الذي جاءني بحراء قاعد على كرسي بين السماء والأرض ، فجثت منه حتى هويت إلى الأرض ، فجثت أهلي فقلت : زملوني زملوني ، فزملوني ، فأنزل الله تعالى : يا أيها المدثر إلى قوله : فاهجر ، ثم

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٢٧/١، ٣٦٠/١٢ .

<sup>(</sup>٣) - بالعين المهملة من العدو ، وهو الذهاب بسرعة ، وفي بعض النسخ و غدا ، بالغين المفجمة .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري كتاب التمبير باب أول ما بدىء به رسول الله كالله من الوحي الرؤيا الصالحة ٢٠٢٥ . ١٠٣٠

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٢٧/١ .

حمي الوحي وتتابع<sup>(١)</sup> .

# استطراد في بيان أقسام الوحي:

قبل أن نأخذ في تفصيل حياة الرسالة والنبوة ، نرى أن نتعرف أقسام الوحي الذي هو مصدر الرسالة ومدد الدعوة . قال ابن القيم – وهو يذكر مراتب الوحي :

إحداها : الرؤيا الصادقة ، وكانت مبدأ وحيه عَلِيُّكُم .

الثانية : ما كان يلقيه الملك في روعه وقلبه من غير أن يراه ، كما قال النبي عَلَيْكُ : إن روح القدس نفث في روعي أنه لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها . فاتقوا الله ، وأجملوا في الطلب ، ولا يحملنكم استبطاء الرزق على أن تطلبوه بمعصية الله ، فإن ما عند الله لا ينال إلا بطاعته .

الثالثة : أنه عَلِيْكُ كان يتمثل له الملك رجلاً فيخاطبه حتى يعي عنه ما يقول له ، وفي هذه المرتبة كان يراه الصحابة أحياناً .

الرابعة : أنه كان يأتيه في مثل صلصلة الجرس ، وكان أشده عليه فيلتبس به الملك ، حتى أن جبينه ليتفصد عرقاً في اليوم الشديد البرد ، وحتى أن راحلته لتبرك به إلى الأرض إذا كان راكبها ، ولقد جاء الوحي مرة كذلك وفخذه على فخذ زيد بن ثابت ، فثقلت عليه حتى كادت ترضها .

الخامسة : أنه يرى الملك في صورته التي خلق عليها ، فيوحي إليه ما شاء الله أن يوحيه ، وهذا وقع له مرتين كما ذكر الله ذلك في سورة النجم .

السادسة : ما أوحاه الله إليه ، وهو فوق السهاوات ليلة المعراج من فرض الصلاة وغيرها .

السابعة : كلام الله له منه إليه بلا واسطة ملك كما كلّم الله موسى بن عمران ، وهذه المرتبة هي ثابتة لموسى قطعاً بنص القرآن . وثبوتها لنبينا عَلَيْكُ هو في حديث الإسراء .

وقد زاد بعضهم مرتبة ثامنة وهي تكليم الله له كفاحاً من غير حجاب ، وهي مسألة خلاف بين السلف والحلف . انتهى مع تلخيص يسير في بيان المرتبة الأولى والثامنة (٢) ، والحق أن هذه الأخيرة ليست بثابتة .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب التفسير باب والرجز فاهجر ٧٢٣/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر زاد المعاد ١٨/١.

# أمر القيام بالدعوة إلى الله، وموادها

تلقى النبى عَلِيْكُ أُوامر عديدة في قوله تعالى ﴿يَتَأَيُّهَاٱلْمُدَّتِّرُ ۚ ثُوَّ فَأَنْذِرُ ۚ وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ ۚ وَثِيالَكَ فَطَهِّرَ ۚ فَيَ وَالْمَرِ بَسِيطَة سَاذَجَة وَيُنَابَكَ فَطَهِّرَ ۚ فَي وَالْمُرِّرُ فَي وَلَا تَمْنُن تَسْتَكُثِرُ ۚ فَي وَلِي وَلِمَ يَاكُمُ وَالْمَرِ بَسِيطَة سَاذَجَة فِي الْحَقِيقَة ونفس الأمر . في الظاهر ، بعيدة المدى والغاية ، قوية الأثر والفعل في الحقيقة ونفس الأمر .

١ - فغاية القيام بالإنذار أن لا يترك أحداً بمن يخالف مرضاة الله في عالم الوجود إلا وينذره بعواقبه الوخيمة حتى تقع رجفة وزلزال في قلبه وروعه .

٢ – وغاية تكبير الرب أن لا يترك لأحد كبرياء في الأرض إلا وتكسر شوكتها ، وتقلب ظهراً لبطن ، حتى لا يبقى في الأرض إلا كبرياء الله تعالى .

٣ – وغاية تطهير الثياب وهجران الرجز أن يبلغ في تطهير الظاهر والباطن وفي تزكية النفس من جميع الشوائب والألواث إلى أقصى حد وكال يمكن لنفس بشرية تحت ظلال رحمة الله الوارفة وحفظه وكلئه وهدايته ونوره ، حتى يكون أعلى مثل في المجتمع البشري ، تجتذب إليه القلوب السليمة ، وتحس بهيبته وفخامته القلوب الزائغة ، حتى ترتكز إليه الدنيا بأسرها وفاقاً أو خلافاً .

٤ – وغاية عدم الاستكثار بالمنة أن لا يعد فعالاته وجهوده فخيمة عظيمة ، بل لا يزال يجتهد في عمل بعد عمل ، ويبذل الكثير من الجهد والتضحية والفداء ، ثم ينسى كل ذلك ، بل يفنى في الشعور بالله بحيث لا يحس ولا يشعر بما بذل وقدم .

وفي الآية الأخيرة إشارة إلى ما سيلقاه من أذى المعاندين من المخالفة والاستهزاء والسخرية إلى الجد والاجتهاد في قتله وقتل أصحابه ، وإبادة كل من التف حوله من المؤمنين ، يأمر الله تعالى أن يصبر على كل من ذلك بقوة وجلادة ، لا لينال حظاً من حظوظ نفسه ، بل لمجرد مرضاة ربه .

الله أكبر! ما أبسط هذه الأوامر في صورتها الظاهرة. وما أروعها في إيقاعاتها الهادئة الحلابة، ولكن ما أكبرها وأفخمها وأشدها في العمل، وما أعظمها إثارة لعاصفة هوجاء تحضر جوانب العالم كله، وتتركها يتلاحم بعضها في بعض.

والآيات نفسها تشتمل على مواد الدعوة والتبليغ، فالإنذار نفسه يقتضي أن هناك أعمالًا لها عاقبة سوأى يلقاها أصحابها، ونظراً لما يعرفه كل أحد أن الدنيا لا يجازى فيها بكل ما يعمل الناس، بل ربما لا يمكن المجازاة بجميع الأعمال. فالإنذار يقتضي يوماً للمجازاة غير أيام الدنيا، وهو الذي يسمى بيوم القيامة ويوم الجزاء والدين، وهذا يستلزم حياة أخرى غير الحياة التي نعيشها في الدنيا.

وسائر الآيات تطلب من العباد التوحيد الصريح، وتفويض الأمور كلها إلى الله تعالى، وترك مرضاة النفس، ومرضاة العباد إلى مرضاة الله تعالى.

فإذن تتلخص هذه المواد في:

- (أ) التوحيد.
- (ب) الإيمان بيوم الآخرة.
- (ج) القيام بتزكية النفس بأن تتناهى عن المنكرات والفواحش التي تفضي إلى سوء العاقبة، وبأن تقوم باكتساب الفضائل والكمالات وأعمال الخير.
  - (د) تفويض الأمور كلها إلى الله تعالى.
- (هـ) وكل ذلك بعد الإيمان برسالة محمد ﷺ وتحت قيادته النبيلة وتوجيهاته الرشيدة.

ثم إن مطلع الآيات تضمنت النداء العلوي \_ في صوت الكبير المتعال \_ بانتداب النبي على المنها الأمر الجلل، وانتزعه من النوم والتدثر والدفء إلى الجهال والكفاح والمشقة: ﴿ يَاأَيُّا اللَّيَّةِ اللَّهِ والراحة؟ وما مستريحاً، أما أنت الذي تحمل هذا العبء الكبير فما لك والنوم؟ وما لك والراحة؟ وما لك والفراش الدافئ؟ والعيش الهادئ؟ والمتاع المريح! قم للأمر العظيم الذي ينتظرك، والعبء الثقيل المهيأ لك. قم للجهد والنصب، والكد والتعب. قم فقد مضى وقت النوم والراحة، وما عاد منذ اليوم إلا السهر المتواصل، والجهاد الطويل الشاق. قم فتهيأ لهذا الأمر واستعد.

إنها لكلمة عظيمة رهيبة، تنزعه ﷺ من دفء الفراش في البيت الهادئ والحضن الدافئ، لتدفع به في الخضم، بين الزعازع والأنواء، وبين الشد والجذب في ضمائر الناس وفي واقع الحياة سواء.

وقام رسول الله على فظل قائماً بعدها أكثر من عشرين عاماً! لم يسترح ولم يسكن، ولم يعش لنفسه ولا لأهله. قام وظل قائماً على دعوة الله، يحمل على عاتقه العبء الثقيل الباهظ ولا ينوء به، عبء الأمانة الكبرى في هذه الأرض، عبء البشرية كلها، عبء العقيدة كلها، وعبء الكفاح والجهاد في ميادين شتى، عاش في المعركة الدائبة المستمرة أكثر من عشرين عاماً. لا يلهيه شأن عن شأن في خلال هذا الأمد. منذ أن سمع النداء العلوي الجليل، وتلقى منه التكليف الرهيب... جزاه الله عنه وعن البشرية كلها خير الجزاء (١).

وليست الأوراق الآتية إلى صورة مصغرة بسيطة من هذا الجهاد الطويل الشاق الذي قام به رسول الله ﷺ خلال هذا الأمد.

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن تفسير سورتي المزمل والمدثر، ج١٦٨/٢٩، ١٦٩، ١٧٠، ١٧١، ١٧٢.

# أدوار الدعوة ومراحلها

يمكن أن نقسم عهد الدعوة المحمدية – على صاحبها الصلاة والسلام والتحية – إلى دورين يمتاز أحدهما عن الآخر تمام الامتياز وهما :

- (١) الدور المكى ، ثلاث عشرة سنة تقريباً .
  - (٢) الدور المدني ، عشر سنوات كاملة .

ثم يشتمل كل من الدورين على مراحل لكل منها خصائص تمتاز بها عن غيرها ، ويظهر ذلك جلياً بعد النظر الدقيق في الظروف التي مرت بها الدعوة خلال الدورين .

ويمكن تقسيم الدور المكي إلى ثلاث مراحل :

- ١ مرحلة الدعوة السرية ، ثلاث سنين .
- ٢ ــ مرحلة إعلان الدعوة في أهل مكة ، من بداية السنة الرابعة من النبوة إلى أواخر السنة العاشرة .
- ٣ ــ مرحلة الدعوة خارج مكة ، وفشوها فيهم ، من أواخر السنة العاشرة من النبوة إلى هجرته عَلَيْتُ إلى المدينة .

أما مراحل الدور المدني فسيجيء تفصيلها في موضعه .

# المرحلة الأولى جهاد الدعوة

### ثلاث سنوات من الدعوة السرية:

معلوم أن مكة كانت مركز دين العرب ، وكان بها سدنة الكعبة ، والقوام على الأوثان والأصنام المقدسة عند سائر العرب ، فالوصول إلى المقصود من الإصلاح فيها يزداد عسراً وشدة عما لو كان بعيداً عنها . فالأمر يحتاج إلى عزيمة لا تزلزلها المصائب والكوارث ، كان من الحكمة تلقاء ذلك أن تكون الدعوة في بدء أمرها سرية ، لئلا يفاجأ أهل مكة بما يهيجهم .

### الرعيل الأول:

وكان من الطبيعي أن يعرض الرسول عَلَيْكُ الإسلام أولاً على ألصق الناس به وآل بيته ، وأصدقائه ، فدعاهم إلى الإسلام ، ودعا إليه كل من توسم فيه خيراً بمن يعرفهم ويعرفونه ، يعرفهم بحب الله الحق والخير ، ويعرفونه بتحري الصدق والصلاح ، فأجابه من هؤلاء – الذين لم تخالحهم ريبة قط في عظمة الرسول عَلَيْكُ وجلالة نفسه وصدق خبره – جمع عرفوا في التاريخ الإسلامي بالسابقين الأولين ، وفي مقدمتهم زوجة النبي عَلَيْكُ أم المؤمنين خديجة بنت خويلد ، ومولاه زيد بن حارثة بن شرحبيل الكلبي (۱) وابن عمه على بن أبي طالب – وكان صبياً يعيش في كفالة الرسول – وصديقه الحميم أبو بكر الصديق . أسلم هؤلاء في أول يوم من أيام الدعوة (۱) .

<sup>(</sup>۱) كان قد أسر ورق ، فملكته خديجة ، ووهبته لرسول الله عليه ، وجاءه أبوه وعمه ليذهبا به إلى قومه وعشيرته ، فاختار عليهما رسول الله عليه ، فتبناه حسب قواعد العرب ، وكان لذلك يقال : زيد بن محمد ، حتى جاء الإسلام فأبطل التبنّى .

<sup>(</sup>٢) رحمة للعالمين ١/٥٥.

ثم نشط أبو بكر في الدعوة إلى الإسلام ، وكان رجلاً مألفاً محبباً سهلاً ، ذا خلتى ومعروف ، وكان رجال قومه يأتونه ويألفونه ، لعلمه وتجارته ، وحسن مجالسته ، فجعل يدعو من يثق به من قومه ممن يغشاه ويجلس إليه ، فأسلم بدعائه عثان بن عفان الأموي ، والزبير بن العوام الأسدي ، وعبد الرحمن بن عوف ، وسعد بن أبي وقاص الزهريان ، وطلحة بن عبيد الله التيمي . فكان هؤلاء النفر الثانية الذين سبقوا الناس هم الرعيل الأول وطليعة الإسلام .

ومن أوائل المسلمين بلال بن رباح الحبشي ، ثم تلاهم أمين هذه الأمة (١) أبو عبيدة عامر بن الحراح من بني الحارث بن فهر ، وأبو سلمة بن عبد الأسد ، والأرقم بن أبي الأرقم المخزوميان ، وعثان بن مظعون وأخواه قدامة وعبد الله ، وعبيدة بن الحارث بن المطلب بن عبد مناف ، وسعيد بن زيد العدوي ، وامرأته فاطمة بنت الخطاب العدوية أخت عمر بن الخطاب ، وخباب بن الأرت وعبد الله بن مسعود الهذلي وخلق سواهم ، وأولئك هم السابقون الأولون ، وهم من جميع بطون قريش وعدهم ابن هشام أكار من أربعين نفراً (١) . وفي ذكر بعضهم في السابقين الأولين نظر .

قال ابن إسحاق : ثم دخل الناس في الإسلام أرسالا من الرجال والنساء حتى فشا ذكر الإسلام بمكة ، وتحدث به (٢) .

أسلم هؤلاء سراً ، وكان الرسول عليه يجتمع بهم ويرشدهم إلى الدين متخفياً ؛ لأن الدعوة كانت لا تزال فردية وسرية ، وكان الوحي قد تتابع وحمي نزوله بعد نزول أوائل المدثر . وكانت الآيات وقطع السور التي تنزل في هذا الزمان آيات قصيرة ، ذات فواصل رائعة منيعة ، وإيقاعات هادئة خلابة تتناسق مع ذلك الجو الهامس الرقيق ، تشتمل على تحسين تزكية النفوس ، وتقبيح تلويثها برغائم الدنيا ، تصف الجنة والنار كأنهما رأي عين ، تسير بالمؤمنين في جو آخر غير الذي فيه المجتمع البشري آنذاك .

#### الصلاة:

وكان في أوائل ما نزل الأمر بالصلاة ، قال مقاتل بن سليان : فرض الله في أول الإسلام (١) انظر لتسميته بهذا اللقب صحيح البخاري مناقب أبي عبيدة بن الجراح ٣٠/١ .

<sup>(</sup>٢) انظر سيرة ابن هشام ٢٤٥/١ إلى ٢٦٢ .

<sup>(</sup>۳) نفس المصدر ۲۶۲/۱.

الصلاة ركعتين بالغداة وركعتين بالعشي، لقوله تعالى: ﴿ وَسَيِّحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِبْكَرِ ﴾ ( . ٤ : ٥ ) وقال ابن حجر : كان عَلَيْكُ قبل الإسراء يصلى قطعاً ، وكذلك أصحابه ، ولكن اختلف هل فرض شيء قبل الصلوات الحمس من الصلوات أم لا ؟ فقيل إن الفرض كانت صلاة قبل طلوع الشمس وقبل غروبها . انتهى . وروى الحارث بن أسامة من طريق ابن لهيعة موصولاً عن زيد بن حارثة : أن رسول الله عَلَيْكُ في أول ما أوحي إليه أتاه جبريل ، فعلمه الوضوء ، فلما فرغ من الوضوء أخذ غرفة من ماء فنضح بها فرجه . وقد روى ابن ماجة بمعناه . وروى نحوه عن البراء بن عازب وابن عباس وفي حديث ابن عباس ، وكان ذلك من أول الفريضة (١) .

وقد ذكر ابن هشام أن النبي عَلَيْكُ وأصحابه كانوا إذا حضرت الصلاة ذهبوا في الشعاب فاستخفوا بصلاتهم من قومهم ، وقد رأى أبو طالب النبي عَلَيْكُ وعلياً يصليان مرة ، فكلمهما في ذلك ، ولما عرف جلية الأمر أمرهما بالثبات (٢) .

# الخبر يبلغ إلى قريش إجمالًا:

يبدو بعد النظر في نواح شتى من الوقائع أن الدعوة – في هذه المرحلة – وإن كانت سرية وفردية ، لكن بلغت أنباءها إلى قريش ، بيد أنها لم تكترث بها .

قال محمد الغزالي: وترامت هذه الأنباء إلى قريش فلم تعرها اهتاماً ، ولعلها حسبت محمداً أحد أولئك الديانين ، الذين يتكلمون في الألوهية وحقوقها ، كما صنع أمية بن أبي الصلت ، وقس بن ساعدة ، وعمرو بن نفيل وأشباههم ، إلا أنها توجست خيفة من ذيوع خبره وامتداد أثره ، وأخذت ترقب على الأيام مصيره ودعوته (٢) .

مرت ثلاث سنين والدعوة لم تزل سرية وفردية ، وخلال هذه الفترة تكونت جماعة من المؤمنين تقوم على الأخوة والتعاون ، وتبليغ الرسالة وتمكينها من مقامها، ثم تنزل الوحي يكلف رسول الله عَلِيْكُ بمعالنته قومه ، ومجابهة باطلهم ومهاجمة أصنامهم .

<sup>(</sup>١) مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص٨٨.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲٤٧/۱.

<sup>(</sup>٣) فقه السيرة ص٧٦.

# المرحلة الثانية الدعوة جهارا

### أول أمر بإظهار الدعوة:

أول ما نزل بهذا الصدد قوله تعالى ﴿ وَأَنذِرْعَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ (٢٦: ٢٦) والسورة التي وقعت فيها الآية – وهي سورة الشعراء – ذكرت فيها أولاً قصة موسى عليه السلام من بداية نبوته إلى هجرته مع بني إسرائيل ، ونجاتهم من فرعون وقومه ، وإغراق آل فرعون معه ، وقد اشتملت هذه القصة على جميع المراحل التي مر بها موسى عليه السلام خلال دعوة فرعون وقومه إلى الله .

أرى أن هذا التفصيل إنما جيء به حين أمر الرسول عَلَيْكُ بدعوة قومه إلى الله ، ليكون أمامه وأمام أصحابه نموذجاً لما سيلقونه من التكذيب والاضطهاد حينا يجهرون بالدعوة ، وليكونوا على بصيرة من أمرهم منذ بداية دعوتهم .

ومن ناحية أخرى تشتمل هذه السورة على ذكر مآل المكذبين للرسل ، من قوم نوح ، وعاد ، وثمود ، وقوم إبراهيم ، وقوم لوط ، وأصحاب الأيكة ـ علاوة على ما ذكر من أمر فرعون وقومه ـ ليعلم الذين سيقومون بالتكذيب بما يؤول إليه أمرهم وبما سيلقون من مؤاخذة الله إن استمروا على التكذيب ، وليعرف المؤمنون أن حسن العاقبة لهم لا للمكذبين .

# الدعوة في الأقربين:

وأول ما فعل رسول الله عَلِيْكُ بعد نزول هذه الآية أنه دعا بني هاشم فحضروا ، ومعهم نفر من بني المطلب بن عبد مناف ، فكانوا خمسة وأربعين رجلاً . فبادره أبو لهب وقال : وهؤلاء هم عمومتك وبنو عمك فتكلم ودع الصَّباة . واعلم أنه ليس لقومك بالعرب قاطبة طاقة ، وأنا أحق

من أخذك ، فحسبك بنو أبيك ، وإن أقمت على ما أنت عليه فهو أيسر عليهم من أن يثب بك بطون قريش ، وتمدهم العرب ، فما رأيت أحداً جاء على بني أبيه بشر مما جئت به ، فسكت رسول الله عَلِيْكُ ، ولم يتكلم في ذلك المجلس .

ثم دعاهم ثانية وقال: « الحمد الله أحمده ، وأستعينه ، وأومن به ، وأتوكل عليه . وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له . ثم قال: إن الرائد لا يكذب أهله والله الذي لا إله إلا هو ، إني رسول الله إليكم خاصة ، وإلى الناس عامة ، والله لتموتن كما تنامون ، ولتبعثن كما تستيقظون ، ولتحاسبن بما تعملون ، وإنها الجنة أبداً أو النار أبداً » . فقال أبو طالب : ما أحب إلينا معاونتك ، وأقبلنا لنصيحتك ، وأشد تصديقنا لحديثك ، وهؤلاء بنو أبيك مجتمعون ، وإنما أنا أحدهم غير أني أسرعهم إلى ما تحب ، فامض لما أمرت به . فوالله لا أزال أحوطك وأمنعك ، غير أن نفسي لا تطاوعني على فراق دين عبد المطلب .

فقال أبو لهب : هذه والله السوأة ، خذوا على يديه قبل أن يأخذ غيركم ، فقال أبو طالب : والله لنمنعه ما بقينا(١) .

#### على جبل الصفا:

وبعدما تأكد النبي عَلَيْكُ من تعهد أبي طالب بحمايته ، وهو يبلغ عن ربه ، قام يوماً على الصفا فصرخ : يا صباحاه : فاجتمع إليه بطون قريش ، فدعاهم إلى التوحيد والإيمان برسالته وباليوم الآخر . وقد روى البخاري طرفاً من هذه القصة عن ابن عباس . قال : لما نزلت فوراً نَذِرْعَشِيرَيّكَ الْأَقْرَبِينِ صعد النبي عَلَيْكُ على الصفا ، فجعل ينادي با بني فهر ! . يا بني عدي ! لبطون قريش ، حتى اجتمعوا ، فجعل الرجل إذا لم يستطع أن يخرج أرسل رسولاً لينظر ما هو ؟ فجاء أبو لهب وقريش . فقال : أرأيتكم لو أخبرتكم أن خيلاً بالوادي تريد أن تغير عليكم ، أكنتم مصدقي ؟ قالوا : نعم ، ما جربنا عليك إلا صدقاً ، قال : فإني نذير لكم بين عدي عذاب شديد . فقال أبو لهب : تباً لك سائر اليوم . ألهذا جمعتنا ؟ فنزلت ﴿ تَبَاتُ لَكُمْ يَيْ لَهُ مِنْ لَهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا أَلِي لَهُ مِنْ اللّهُ مَا مَا مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، فقه السيرة ص٧٧، ٧٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٧٠٢/٢ ، ٧٤٣ ، والرواية مخرجة في صحيح مسلم أيضاً ١١٤/١ .

وروى مسلم طرفاً آخر من هذه القصة عن أبي هريرة رضي الله عنه. قال: لما نزلت هذه الآية ﴿وَأَنذِرَ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ دعا رسول الله ﷺ فعم وخص. فقال: يا معشر قريش أنقذوا أنفسكم من النار، يا معشر بني كعب! أنقذوا أنفسكم من النار، يا فاطمة بنت محمد! أنقذي نفسك من النار، فإني والله لا أملك لكم من الله شيئاً، إلا أن لكم رحماً سأبلها ببلالها(۱).

هذه الصيحة العالية هي غاية البلاغ، فقد أوضح الرسول ﷺ لأقرب الناس إليه أن التصديق بهذه الرسالة هو حياة الصلات بينه وبينهم. وأن عصبية القرابة التي يقوم عليها العرب ذابت في حرارة هذا الإنذار الآتي من عند الله.

### الصدع بالحق وردود فعل المشركين:

ولم يزل هذا الصوت يرتج دويه في أرجاء مكة حتى نزل قوله تعالى ﴿ فَأَصَّدَعُ بِمَا تُوْمَرُ وَأَعْرِضُ عَنِ ٱلْشَرِكِينَ ﴾ (٩٤:١٥) فقام رسول الله ﷺ يعكر على خرافات الشرك وترهاته، ويذكر حقائق الأصنام وما لها من قيمة في الحقيقة، يضرب بعجزها الأمثال، ويين بالبينات أن من عبدها وجعلها وسيلة بينه وبين الله فهو في ضلال مبين.

انفجرت مكة بمشاعر الغضب، وماجت بالغرابة والاستنكار، حين سمعت صوتاً يجهر بتضليل المشركين وعباد الأصنام، كأنه صاعقة قصفت السحاب، فرعدت وبرقت وزلزلت الجو الهادئ، وقامت قريش تستعد لحسم هذه الثورة التي اندلعت بغتة، ويخشى أن تأتى على تقاليدها وموروثاتها.

قامت لأنها عرفت أن معنى الإيمان بنفي الألوهية عما سوى الله، ومعنى الإيمان بالرسالة وباليوم الآخر هو الانقياد التام والتفويض المطلق، بحيث لا يبقى لهم خيار في أنفسهم وأموالهم، فضلًا عن غيرهم. ومعنى ذلك انتفاء سيادتهم وكبريائهم على العرب، التي كانت بالصبغة الدينية، وامتناعهم عن تنفيذ مرضاتهم أمام مرضاة الله ورسوله، وامتناعهم عن المظالم التي كانوا يفترونها على الأوساط السافلة، وعن السيئات التي كانوا

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ١١٤/١ ، صحيح البخاري ١/٥٨٥ ، ٧٠٢/٢ ، مشكاة المصاييح ٢-٤٦٠.

يجترحونها صباح ومساء. عرفوا هذا المعنى فكانت نفوسهم تأبى عن قبول هذا الوضع (المخزي، لا لكرامة وخير ﴿بَلْ يُرِبدُ ٱلْإِنسَانُ لِيَفْجُرُ أَمَامَمُ ﴾ (٧٥:٥).

عرفوا كل ذلك جيداً، ولكن ماذا سيفعلون أمام رجل صادق أمين، أعلى مثل للقيم البشرية ولمكارم الأخلاق، لم يعرفوا له نظيراً ولا مثيلًا خلال فترة طويلة من تاريخ الآباء والأقوام؟ ماذا سيفعلون؟ تحيروا في ذلك، وحق لهم أن يتحيروا.

وبعد إدارة فكرتهم لم يجدوا سبيلًا إلا أن يأتوا إلى عمه أبي طالب، فيطلبوا منه أن يكف ابن أخيه عما هو فيه، ورأوا لإلباس طلبهم لباس الجد والحقيقة أن يقولوا: إن الدعوة إلى ترك آلهتهم، والقول بعدم نفعها وقدرتها سبة قبيحة وإهانة شديدة لها، وفيه تسفيه وتضليل لآبائهم الذين كانوا على هذا الدين، وجدوا هذا السبيل فتسارعوا إلى سلوكها.

# وفد قريش إلى أبي طالب:

قال ابن إسحاق: مشى رجال من أشراف قريش إلى أبي طالب، فقالوا: يا أبا طالب إن ابن أخيك قد سب آلهتنا، وعاب ديننا، وسفه أحلامنا، وضلل آباءنا فإما أن تكفه عنا، وإما أن تخلي بيننا وبينه، فإنك على مثل ما نحن عليه من خلافه، فنكفيكه. فقال لهم أبو طالب قولًا رقيقاً، وردهم رداً جميلًا فانصرفوا عنه ومضى رسول الله على ما هو عليه، يظهر دين الله، ويدعو إليه (١).

## المجلس الاستشاري لكف الحجاج عن استماع الدعوة:

وخلال هذه الأيام أهم قريشاً أمر آخر، وذلك أن الجهر بالدعوة لم يمض عليه إلا أشهر معدودة حتى قرب موسم الحج، وعرفت قريش أن وفود العرب ستقدم عليهم، فرأت أنه لا بد من كلمة يقولونها للعرب في شأن محمد عليم حتى لا يكون لدعوته أثر في نفوس العرب، فاجتمعوا إلى الوليد بن المغيرة يتداولون في تلك الكلمة، فقال لهم الوليد: أجمعوا فيه رأياً واحداً، ولا تختلفوا فيكذب بعضكم بعضاً، ويرد قولكم بعضه بعضاً، قالوا: فأنت فقل، قال: بل أنتم فقولوا أسمع. قالوا: نقول: كاهن. قال: لا والله ما هو بكاهن، لقد رأينا الكهان، فما هو

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۲۰/۱.

بزمزمة الكاهن ولا سجعه . قالوا : فنقول : مجنون . قال : ما هو بمجنون ، لقد رأينا الجنون وعرفناه ، ما هو بخنقه ولا تخالجه ولا وسوسته . قالوا : فنقول : شاعر . قال : ما هو بشاعر ، لقد عرفنا الشعر كله رجزه وهزجه وقريضه ومقبوضه ومبسوطه ، فما هو بالشعر ، قالوا : فنقول : ساحر . قال : ما هو بساحر ، لقد رأينا السحار وسحرهم ، فما هو بنفثهم ولا عقدهم . قالوا : فما نقول ؟ قال : والله إن لقوله لحلاوة ، وإن أصله لعذق ، وإن فرعه لحناة ، وما أنتم بقائلين من هذا شيئاً إلا عرف أنه باطل ، وإن أقرب القول فيه لأن تقولوا : ساحر . جاء بقول هو سحر يفرق بين المرء وأبيه ، وبين المرء وأخيه ، وبين المرء وزوجته ، وبين المرء وغشيرته ، فتفرقوا عنه بذلك(١) .

وتفيد بعض الروايات أن الوليد لما رد عليهم كل ما عرضوا له ، قالوا : أرنا رأيك الذي لا غضاضة فيه ، فقال لهم : أمهلوني حتى أفكر في ذلك ، فظل الوليد يفكر ويفكر ، حتى أبدى لهم رأيه الذي ذكر آنفاً (٢) .

وفي الوليد أنزل الله تعالى ست عشرة آية من سورة المدثر ( من ١١ إلى ٢٦) وفي خلالها صور كيفية تفكيره ، فقال : ﴿ إِنَّمُوْكَرَّرَوَقَدَّرَ۞ فَقُيْلَكِيْفَقَدَّرَ۞ ثُمَّ قُيْلَكِيْفَ قَدَّرَ۞ ثُمَّ عَبَسَوَهِسَرَ۞ ثُمَّ أَدْبَرَوَاسْتَكْبَرَ۞ فَقَالَ إِنْ هَٰذَاۤ إِلَّاسِتُمْ ۖ يُؤْثَرُ۞ إِنْ هَٰذَاۤ لِإِلَّا يَقِوَّلُ ٱلْبَشَرِ ﴾ .

وبعد أن اتفق المجلس على هذا القرار أخذوا في تنفيذه ، فجلسوا بسبل الناس حين قدموا الموسم ، لا يمر بهم أحد إلا حذروه إياه ، وذكروا لهم أمره (") .

والذي تولى كبر ذلك هو أبو لهب ، فقد كان رسول الله عَلَيْكَ يتبع الناس إذا وافي الموسم في منازلهم وفي عكاظ ومجنة وذي الجاز ، يدعوهم إلى الله ، وأبو لهب وراءه يقول : لا تطيعوه فإنه صابىء كذاب(؛) .

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ٢٧١/١ .

<sup>(</sup>٢) انظر في ظلال القرآن ٢٩، ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٢٧١/١ .

روى فعله هذا الترمذي عن يزيد بن رومان و .. عن طارق بن عبد الله المحاربي ورواه الإمام أحمد في مسنده
 ٣٤١/٤ ، ٤٩٢/٣ .

وأدى ذلك إلى أن صدرت العرب من ذلك الموسم بأمر رسول الله عَلَيْكُ ، وانتشر ذكره في بلاد العرب كلها .

### أساليب شتى لمجابهة الدعوة:

ولما رأت قريش أن محمداً عَيِّلِكُم لا يصرفه عن دعوته هذا ولا ذاك . فكروا مرة أخرى ، واختاروا لقمع هذه الدعوة أساليب تتلخص فيما يأتي :

٢ - تشویه تعالیمه و إثارة الشبهات ، وبث الدعایات الکاذبة ، ونشر الإیرادات الواهیة حول هذه التعالیم ، وحول ذاته وشخصیته ، والإکثار من کل ذلك بحیث لا یبقی للعامة مجال فی تدبر دعوته ، فکانوا یقولون عن القرآن : ﴿ أَسَيْطِیرُ ٱلْأَوْلِینَ اَحْتَبَهَا فَهِی تُمْلَیٰ عَلَیْهِ مِحْتَرَةً وَأَصِیلًا ﴾ (٢٥ : ٥) ﴿ إِنْ هَاذَا ٓ إِلَا ٓ إِفَاكُ ٱفْتَرَیْهُ وَأَعَانَهُ عَلَیْهِ قَوْمٌ ءَاخُرُونَ ﴾ (٢٥ : ٤) وکانوا یقولون ﴿ إِنَّمَایُعُلِمُهُ بِشَدْرُ ﴾ (١٦ : ٣ ، ١) وکانوا یقولون عن الرسول عَیْقِلْهُ هَالِهُ الرَّسُولِ یَا اللَّمَانُ الطَّعَامُ وَیَمْشِی فِ ٱلْاَسْوَاقِ ﴾ (٢٥ : ٧) وفی القرآن نماذج کثیرة للردود علی إیراداتهم بعد نقلها أو من غیر نقلها .

٣ – معارضة القرآن بأساطير الأولين ، وتشغيل الناس بها عنه . فقد ذكروا أن النضر بن

الحارث قال مرة لقريش: يا معشر قريش! والله لقد نزل بكم أمر ما أوتيتم له بحيلة بعد. قد كان محمد فيكم غلاماً حدثاً أرضاكم فيكم ، وأصدقكم حديثاً ، وأعظمكم أمانة ، حتى إذا رأيتم في صدغيه الشيب ، وجاءكم بما جاءكم به ، قلتم : ساحر . لا والله ما هو بساحر . لقد رأينا السحرة ونفثهم وعقدهم ، وقلتم : كاهن . لا والله ما هو بكاهن . قد رأينا الكهنة وتخالجهم وسمعنا سجعهم ، وقلتم : شاعر . لا والله ما هو بشاعر ، قد رأينا الشعر وسمعنا أصنافه كلها هزجه ورجزه ، وقلتم : مجنون . لا والله ما هو بمجنون لقد رأينا المجنون فما هو بخنقه ، ولا وسوسته ، ولا تخليطه ، يا معشر قريش فانظروا في شأنكم ، فإنه والله لقد نزل بكم أمر عظيم .

ثم ذهب النضر إلى الحيرة ، وتعلم بها أحاديث ملوك الفرس ، وأحاديث رستم وأسفنديار ، فكان إذا جلس رسول الله عَلَيْكُ مجلساً للتذكير بالله والتحذير من نقمته خلفه النضر ، ويقول : والله ما محمد بأحسن حديثاً مني ، ثم يحدثهم عن ملوك فارس ورستم وأسفنديار ، ثم يقول : بماذا محمد أحسن حديثاً مني (١) .

٤ - مساومات حاولوا بها أن يلتقي الإسلام والحاهلية في منتصف الطريق بأن يترك المشركون بعض ما هم عليه ، ويترك النبي عَلِيْكُ بعض ما هو عليه ﴿وَدُّوا لَوَيَّدُهِنُ فَيَدُهِنُونَ ﴾ المشركون بعض ما هو عليه ﴿وَدُّوا لَوَيَّدُهِنُ فَيَدُهِنُونَ ﴾ (٦٨ : ٩) فهناك رواية رواها ابن جرير والطبراني تفيد أن المشركين عرضوا على رسول الله عَلَيْكُ أَن يعبد آلهم عاماً ، ويعبدون ربه عاماً . ورواية أخرى لعبد بن حميد تفيد أنهم قالوا : لو قبلت آلهنا نعبد إلهك (١) .

وروى ابن إسحاق بسنده ، قال : اعترض رسول الله علي الله علي الكعبة -

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۹۹/۱، ۳۰۸، ۳۰۸، وتفهم القرآن ۸/٤، ۹، مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي صريحا ١١٨، ١، ١١٨،

<sup>(</sup>٢) تفهم القرآن 4/٤.

<sup>(</sup>٣) - تفهم القرآن ١/٦ ٥ ، ٢٠٥ .

وحسم الله مفاوضتهم المضحكة بهذه المفاصلة الحازمة .

ولعل اختلاف الروايات لأجل أنهم حاولوا هذه المساومة مرة بعد أخرى .

#### الاضطهادات:

أعمل المشركون الأساليب التي ذكرناها شيئاً فشيئاً لكف الدعوة بعد ظهورها في بداية السنة الرابعة من النبوة ، ومضت على ذلك أسابيع وشهور وهم مقتصرون على هذه الأساليب ، لا يتجاوزونها إلى طريق الاضطهاد والتعذيب ، ولكنهم لما رأوا أن هذه الأساليب لا تجدي لهم نفعاً في كف الدعوة الإسلامية ؛ اجتمعوا مرة أخرى ، وكونوا منهم لجنة أعضاؤها خمسة وعشرون رجلاً من سادات قريش ، رئيسها أبو لهب عم رسول الله عليه ، وبعد التشاور والتفكر اتخذت هذه اللجنة قراراً حاسماً ضد رسول الله عليه ، وضد أصحابه . فقررت أن لا تألو جهدا في محاربة الإسلام ، وإيذاء رسوله ، وتعذيب الداخلين فيه ، والتعرض لهم بألوان من النكال والإيلام (٢) .

اتخذوا هذا القرار وصمموا على تنفيذه . أما بالنسبة إلى المسلمين - ولا سيا المستضعفين منهم - فكان ذلك سهلاً جداً . وأما بالنسبة إلى رسول الله علية فإنه كان رجلاً شهماً وقوراً ذا شخصية فذة ، تتعاظمه نفوس الأعداء والأصدقاء ، بحيث لا يقابل مثلها إلا بالإجلال والتشريف ، ولا يجترىء على اقتراف الدنايا والرذائل ضده إلا أراذل الناس وسفهاؤهم ، ومع ذلك كان في منعة أبي طالب ، وأبو طالب من رجال مكة المعدودين ، كان معظماً في أصله ، معظماً بين الناس ، فما يجسر أحد على إخفار ذمته واستباحة بيضته ، إن هذا الوضع أقلق قريشاً

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۹۲/۱.

<sup>(</sup>٢) رحمة للعالمين ١/٩ه، ٢٠.

وأقامهم وأقعدهم ، ولكن إلام هذا الصبر الطويل أمام دعوة تتشوف إلى القضاء على زعامتهم الدينية ، وصدارتهم الدنيوية .

وبدأوا الاعتداءات ضد النبي عَلِيلًا ، وعلى رأسهم أبو لهب ، فقد اتخذ موقفه هذا من رسول الله عَلِيْكُ منذ اليوم الأول قبل أن تهم قريش بذلك . وقد أسلفنا ما فعل بالنبي عَلِيْكُ في مجلس بني هاشم ، وما فعل على الصفا ، وقد ورد في بعض الروايات أنه \_ حينًا كان على الصفا \_ أخذ حجراً ليضرب به النبي عُلِيْكُ (١) .

وكان أبو لهب قد زوج ولديه عتبة وعتيبة ببنتي رسول الله عَيْلِيَّة رقية وأم كلثوم قبل البعثة ، فلما كانت البعثة أمرهما بتطليقهما بعنف وشدة ، حتى طلقاهما(١) .

ولما مات عبد الله – الابن الثاني لرسول الله عَلِيُّكُ – استبشر أبو لهب ، وهرول إلى رفقائه يبشرهم بأن محمداً صار أبتر (٢) .

وقد أسلفنا أن أبا لهب كان يجول خلف النبي عَلِيُّكُم في موسم الحج والأسواق لتكذيبه ، وقد روى طارق بن عبد الله المحاربي ما يفيد أنه كان لا يقتصر على التكذيب ، بل كان يضربه بالحجر حتى يدمي عقباه<sup>(١)</sup>.

وكانت امرأة أبي لهب ــ أم جميل بنت حرب بن أمية أخت أبي سفيان ــ لا تقل عن زوجها في عداوة النبي عَلِيْكُم ، فقد كانت تحمل الشوك وتضعه في طريق النبي عَلِيْكُم وعلى بابه ليلاً ، وكانت امرأة سليطة تبسط فيه لسانها ، وتطيل عليه الافتراء والدس ، وتؤجج نار الفتنة ، وتثير حرباً شعواء على النبي عَلَيْكُ ، ولذلك وصفها القرآن بحمالة الحطب .

ولما سمعت ما نزل فيها وفي زوجها من القرآن أتت رسول الله عَلِيْكُ وهو جالس في المسجد عند الكعبة ، ومعه أبو بكر الصديق ، وفي يدها فهر ( أي بمقدار ملء الكف ) من حجارة ، فلما وقفت عليهما أخذ الله ببصرها عن رسول الله عَلَيْكُ ، فلا ترى إلا أبا بكر ، فقالت : يا أبا بكر! أين صاحبك؟ قد بلغني أنه يهجوني ، والله لو وجدته لضربت بهذا الفهر فاه ، أما روى ذلك الترمذي.

في ظلال القرآن ٢٨٢/٣٠ ، تفهيم القرآن ٢٢/٦ . **(Y)** 

تفهيم القرآن ٤٩٠/٦ . (٣)

جامع الترمذي . (1)

### والله إني لشاعرة . ثم قالت :

### مذمماً عصينا \* وأمره أبينا \* ودينه قلينا

ثم انصرفت ، فقال أبو بكر : يا رسول الله أما تراها رأتك ؟ فقال : ما رأتني ، لقد أخذ الله ببصرها عني (١) .

وروى أبو بكر البزار هذه القصة . وفيها أنها لما وقفت على أبي بكر قالت : « أبابكر هجانا صاحبك ، فقال أبو بكر : لا ورب هذه البنية ، ما ينطق بالشعر ولا يتفوه به ، فقالت : إنك لمصدق » .

كان أبو لهب يفعل كل ذلك وهو عم رسول الله عَلَيْكُ وجاره ، كان بيته ملصقاً ببيته ، كما كان غيره من جيران رسول الله عَلِيْكُ يؤذونه وهو في بيته .

قال ابن إسحاق: كان النفر الذين يؤذون رسول الله عَلَيْكُ في بيته أبا لهب ، والحكم بن أبي العاص بن أمية ، وعقبة بن أبي معيط ، وعدي بن حمراء الثقفي ، وابن الأصداء الهذلي وكانوا جيرانه – لم يسلم منهم أحد إلا الحكم بن أبي العاص (٢) ، فكان أحدهم يطرح عليه عَلِيْكُ رحم الشاة وهو يصلي ، وكان أحدهم يطرحها في برمته إذا نصبت له ، حتى اتخذ رسول الله عَلِيْكُ إذا طرحوا عليه ذلك رسول الله عَلِيْكُ إذا طرحوا عليه ذلك الأذى يخرج به على العود ، فيقف به على بابه ، ثم يقول : يا بني عبد مناف ! أي جوار هذا ؟ ثم يلقيه في الطريق (٢) .

وازداد عقبة بن أبي معيط في شقاوته وخبثه ، فقد روى البخاري عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه : أن النبي عَلَيْكُ كان يصلي عند البيت وأبو جهل وأصحاب له جلوس ، إذ قال بعضهم لبعض أيكم يجيء بسلا جزور بني فلان فيضعه على ظهر محمد إذا سجد . فانبعث أشقى القوم ( وهو عقبة بن أبي معيط ) فجاء به فنظر ، حتى إذا سجد النبي لله وضع على ظهره بين كتفيه ، وأنا أنظر ، لا أغني شيئاً ، لو كانت لي منعة ، قال : فجعلوا يضحكون ،

<sup>(</sup>۱) انظر سیرة ابن هشام ۳۳۰، ۳۳۲.

 <sup>(</sup>۲) هو أبو الخليفة الأموي مروان بن الحكم .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ۲/۱۱ .

<sup>(</sup>٤) صرح بذلك في صحيح البخاري نفسه ٥٤٣/١ .

ويحيل بعضهم على بعض (أي يتمايل بعضهم على بعض مرحاً وبطراً)، ورسول الله عليك ساجد، لا يرفع رأسه حتى جاءته فاطمة، فطرحته عن ظهره، فرفع رأسه، ثم قال: اللهم عليك بقريش ثلاث مرات، فشق ذلك عليهم إذ دعا عليهم، وقال: وكانوا يرون أن الدعوة في ذلك البلد مستجابة، ثم سمى اللهم عليك بأبي جهل، وعليك بعتبة بن ربيعة، وشيبة بن ربيعة، والوليد بن عتبة، وأمية بن خلف، وعقبة بن أبي معيط \_ وعد السابع فلم يحفظه \_ فوالذي نفسى بيده لقد رأيت الذي عد رسول الله عليه صرعى في القليب، قليب بدر (١).

وكان أمية بن خلف إذا رأى رسول الله على همزه ولمزه. وفيه نزل: ﴿وَيْلُ لِكُمْ مَرْوَ لُمُزَوِّ لُكُورَ لُكُورَ لَكُورَ لَكُورَ لَكُورَ لَكُورَ لَكُورَ لَكُورَ لَكُورَ لَكُورَ لَكُورَ الله على الله ابن هشام: الهمزة: الذي يعيب الناس سراً ويؤذيهم(٢).

وكان الأخنس بن شريق الثقفي ممن ينال من رسول الله ﷺ، وقد وصفه القرآن بتسع صفات تدل على ما كان عليه، وهي في قوله تعالى: ﴿وَلَا نُطِعْ كُلَّ حَلَّافِ مَّهِينٍ ﴿ اللَّهِ مَمَّاذِ مَّشَّلَمِ بِنَوِيمِ ﴾. (٦٨: ١٠ - ١٣).

وكان أبو جهل يجيء أحياناً إلى رسول الله على يسمع منه القرآن، ثم يذهب عنه فلا يؤمن ولا يطيع، ولا يتأدب ولا يخشى، ويؤذي رسول الله على بالقول، ويصد عن سبيل الله، ثم يذهب مختالاً بما يفعل، فخوراً بما ارتكب من الشر، كأنما فعل شيئاً يذكر، وفيه نزل: ﴿ فَلا صَلَّ ﴾ إلخ (٤) وكان يمنع النبي على عن الصلاة منذ أول يوم رآه يصلي في الحرم، ومرة مر به وهو يصلي عند المقام فقال: يا محمد ألم أنهك عن هذا، وتوعده فأغلظ له رسول الله على وانتهره. فقال: يا محمد بأي شيء تهددني؟ أما

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب الوضوء، باب إذا ألقى على المصلى قذر أو جيفة ٧٧/١.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲/۱،۳۰۷ ۳۰۷.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ٣٦١/١، ٣٦٢.

<sup>(</sup>٤) في ظلال القرآن ٢١٢/٢٩.

والله إني لأكثر هذا الوادي نادياً. فأنزل ﴿فَلْيَتْعُ نَادِيَمُ ﴾ (١). وفي رواية أن النبي ﷺ أخذ بخناقه، وهزه، وهو يقول له: ﴿أَوْلَىٰ لَكَ فَأَوْلَىٰ لَكَ فَارَالَىٰ ﴾ فقال عدو الله: أتوعدني يا محمد؟ والله لا تستطيع أنت ولا ربك شيئاً، وإني لأعز من مشى بين جبليها(٢).

كانت هذه الاعتداءات بالنسبة إلى النبي ﷺ مع ما لشخصيته الفذة من وقار وجلال في نفوس العامة والخاصة، ومع ما له من منعة أبي طالب أعظم رجل محترم في مكة، أما بالنسبة إلى المسلمين \_ ولا سيما الضعفاء منهم \_ فإن الإجراءات كانت أقسى من ذلك وأمر، ففي نفس الوقت قامت كل قبيلة تعذب من دان منها بالإسلام أنواعاً من التعذيب، ومن لم يكن له قبيلة فأجرت عليهم الأوباش والسادات ألواناً من الاضطهاد، يفزع من ذكرها قلب الحليم.

كان أبو جهل إذا سمع برجل قد أسلم له شرف ومنعة أنبه وأخزاه، وأوعده بإبلاغ الخسارة الفادحة في المال، والجاه، وإن كان ضعيفاً ضربه وأغرى به (٤).

وكان عم عثمان بن عفان يلفه في حصير من أوراق النخيل ثم يدخنه من تحته(٥).

ولما علمت أم مصعب بن عمير بإسلامه أجاعته وأخرجته من بيته، وكان من أنعم الناس عيشاً، فتخشف جلده تخشف الحية (٦).

<sup>(</sup>۱) نفس المصدر ۲۰۸/۳۰.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٣١٢/٢٩.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ۲۰/۱۳.

<sup>(</sup>٥) رحمة للعالمين ٧/١.

<sup>(</sup>۵) رحمه تنعایین ۱۹۷۱.

<sup>(</sup>٦) نفس المصدر ٥٨/١، وتلقيح فهوم أهل الأثر ص٦٠.

وكان بلال مولى أمية بن خلف الجمحي ، فكان أمية يضع في عنقه حبلاً ، ثم يسلمه إلى الصبيان ، يطوفون به في جبال مكة ، حتى كان يظهر أثر الحبل في عنقه ، وكان أمية يشده شداً ثم يضربه بالعصا ، وكان يلجئه إلى الجلوس في حر الشمس ، كما كان يكرهه على الجوع ، وأشد من ذلك كله أنه كان يخرجه إذا حميت الظهيرة فيطرحه في بطحاء مكة ، ثم يأمر بالصخرة العظيمة فتوضع على صدره ، ثم يقول : لا والله لا تزال هكذا حتى تموت أو تكفر بمحمد ، وتعبد اللات والعزى . فيقول – وهو في ذلك – أحد ، أحد ، حتى مر به أبو بكر يوماً وهم يصنعون ذلك به ، فاشتراه بغلام أسود ، وقيل بسبع أواق أو بخمس من الفضة وأعتقه (۱) .

وكان أبو فكيهة – واسمه أفلح – مولى لبني عبد الدار ، فكانوا يشدون برجله الحبل ، ثم يجرونه على الأرض<sup>(۱)</sup> .

وكان خباب بن الأرت مولى لأم أنمار بنت سباع الخزاعية ، فكان المشركون يذيقونه أنواعاً من التنكيل ، يأخذون بشعر رأسه فيجذبونه جذباً ، ويلوون عنقه تلوية عنيفة وأضجعوه مرات عديدة على فحام ملتهة ، ثم وضعوا عليه حجراً ؛ حتى لا يستطيع أن يقوم (١٠) .

<sup>(</sup>۱) رحمة للعالمين ۷/۱، ، تلقيح الفهوم ص٦٦ ، ابن هشام ٣١٧/١ ، ٣١٨ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٣٢٠، ٣١٠، ققه السيرة لمحمد الغزالي ص٨٦ وروى بعض ذلك العوفي عن ابن عباس ، انظر مختصر السيرة للشيخ عبد الله ص٩٢ .

<sup>(</sup>٣) رحمة للعالمين ٧/١ ، من إعجاز التنزيل ص٥٣ .

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ٧/١، ، تلقيح فهوم أهل الأثر ص٠٦.

وكانت زنيرة والنهدية وابنتها وأم عبيس إماء أسلمن ، وكان المشركون يسومونهن من العذاب أمشال ما ذكرنا . وأسلمت جارية لبني مؤمل – وهم حي من بني عدي – فكان عمر بن الخطاب – وهو يومئذ مشرك – يضربها ، حتى إذا مل قال : إني لم أتركك إلا ملالة(١) .

وابتاع أبو بكر هذه الجواري فأعتقهن ، كما أعتق بلالاً وعامر بن فهيرة(٢) .

وكان المشركون يلفون بعض الصحابة في إهاب الإبل والبقر ، ثم يلقونه في حر الرمضاء ، ويلبسون بعضاً آخر درعاً من الحديد ثم يلقونه على صخرة ملتهبة (٢) .

وقائمة المعذبين في الله طويلة ومؤلمة جداً ، فما من أحد علموا بإسلامه إلا تصدوا له وآذوه .

### دار الأرقم:

كان من الحكمة تلقاء هذه الاضطهادات أن يمنع رسول الله عَلَيْكُ المسلمين عن إعلان إسلامهم قولاً أو فعلاً ، وأن لا يجتمع بهم إلا سراً ؛ لأنه إذا اجتمع بهم علنا فلا شك أن المشركين يحولون بينه وبين ما يريد من تزكية المسلمين وتعليمهم الكتاب والحكمة ، وربما يفضي ذلك إلى مصادمة الفريقين ، بل وقع ذلك فعلاً في السنة الرابعة من النبوة ، وذلك أن أصحاب رسول الله عَلَيْكُ كانوا يجتمعون في الشعاب ، فيصلون فيها سراً ، فرآهم نفر من كفار قريش ، فسبوهم وقاتلوهم ، فضرب سعد بن أبي وقاص رجلاً فسال دمه ، وكان أول دم أهريق في الإسلام (١٠) .

ومعلوم أن المصادمة لو تعددت وطالت لأفضت إلى تدمير المسلمين وإبادتهم ، فكان من الحكمة الاختفاء ، فكان عامة الصحابة يخفون إسلامهم وعبادتهم ودعوتهم واجتاعهم ، أما رسول الله عليه فكان يجهر بالدعوة والعبادة بين ظهراني المشركين ، لا يصرفه عن ذلك شيء ، ولكن كان يجتمع مع المسلمين سراً ؛ نظراً لصالحهم وصالح الإسلام ، وكانت دار الأرقم بن

<sup>(</sup>١) رحمة للعالمين ٧/١ ، ابن هشام ٣١٩/١ .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲۱۸/۱ ، ۳۱۹.

<sup>(</sup>٣) رحمة للعالمين ١/٨٥.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٢٦٣/١ ، مختصر سيرة الرسول لمحمد بن عبد الوهاب ص٠٠ .

أبي الأرقم المخزومي على الصف . وكانت بمعزل عن أعين الطغاة ومجالسهم ، فكان أن اتخذها مركزاً لدعوته ، ولاجتاعه بالمسلمين من السنة الخامسة من النبوة(١) .

# الهجرة الأولى إلى الحبشة:

كانت بداية الاضطهادات في أواسط أو أواخر السنة الرابعة من النبوة ، بدأت ضعيفة ، ثم لم تزل يوماً فيوماً وشهراً فشهراً حتى اشتدت وتفاقمت في أواسط السنة الخامسة ، حتى نبا بهم المقام في مكة ، وأوعزتهم أن يفكروا في حيلة تنجيهم من هذا العذاب الأليم ، وفي هذه الساعة الضنكة الحالكة نزلت سورة الكهف ، ردوداً على أسئلة أدلى بها المشركون إلى النبي عليه ، ولكنها اشتملت على ثلاث قصص ، فيها إشارات بليغة من الله تعالى إلى عباده المؤمنين ، فقصة أصحاب الكهف ترشد إلى الهجرة من مراكز الكفر والعدوان حين مخافة الفتنة على الدين ، متوكلاً على الله ﴿ وَإِذِ آعَنَز لَتُمُوهُم وَمَايَع بُدُون إلااً الله وَأَوْر الكَافِي يَنشُر لَكُو رَبُكُم مِن مَر الله على الله الله وَالمَالِق الله الله وَالمَالِق الله الله وَالمَالِق الله الله الله الله الله الله وَإِذِ آعَنَز لَتُمُوهُم وَمَايَع بُدُون إلااً الله وَأَوْر الكَافِي يَنشُر لَكُو رَبُكُم مِن رَبّ الله الله وَالمِن الله الله الله الله الله الله وَإِذِ آعَنَز لَتُمُوهُم وَمَايَع بُدُون إلااً الله وَالمَالِل الله الله وَإِذِ آعَنَز لَتُمُوهُم وَمَايَع بُدُون إلااً الله وَالم الله الله و وَإِذِ آعَنَز لَتُمُوهُم وَمَايَع الله و الله الله و وَالم الله الله و و المَن الله الله و و الم الله الله و و الم الله الله و و الم الله و اله و الله و ال

وقصة الخضر وموسى تفيد أن الظروف لا تجري ولا تنتج حسب الظاهر دائماً ، بل ربما يكون الأمر على عكس كامل بالنسبة إلى الظاهر . ففيها إشارة لطيفة إلى أن الحرب القائمة ضد المسلمين ستنعكس تماماً ، وسيصادر هؤلاء الطغاة المشركون - إن لم يؤمنوا - أمام هؤلاء الضعفاء المدحورين من المسلمين .

وقصة ذي القرنين تفيد أن الأرض لله يورثها من عباده من يشاء . وأن الفلاح إنما هو في سبيل الإيمان دون الكفر ، وأن الله لا يزال يبعث من عباده - بين آونة وأخرى - من يقوم بإنجاء الضعفاء من يأجوج ذلك الزمان ومأجوجه ، وأن الأحق بإرث الأرض إنما هم عباد الله الصالحون . ثم نزلت سورة الزمر تشير إلى الهجرة ، وتعلن بأن أرض الله ليست بضيقة ﴿ لِلَّذِينَ الصالحون . ثم نزلت سورة الزمر تشير إلى الهجرة ، وتعلن بأن أرض الله ليست بضيقة ﴿ لِلَّذِينَ الصّابُونِ اللَّهُ مَا لَكُ مِن اللَّهُ وَالرَّضُ اللَّهِ وَسِعَةً إِنَّما يُوفِي الصّابِ وَكُلُ اللَّهُ عَلَيْ مِسَابٍ ﴾ المحمدة النجاشي ملك الحبشة ملك عادل ، لا يظلم عنده أحد ، فأمر المسلمين أن يهاجروا إلى الحبشة فراراً بدينهم من الفتن .

 اثني عشر رجلاً وأربع نسوة ، رئيسهم عثمان بن عفان ، ومعه السيدة رقية بنت رسول الله عَلَيْكُ ، وقد قال النبي عَلَيْكُ فيهما : إنهما أول بيت هاجر في سبيـل الله بعد إبراهيم ولوط عليهما السلام(١) .

كان رحيل هؤلاء تسللا في ظلمة الليل – حتى لا تفطن لهم قريش – خرجوا إلى البحر ، ويمموا ميناء شعيبة ، وقيضت لهم الأقدار سفينتين تجاريتين أبحرتا بهم إلى الحبشة ، وفطنت لهم قريش ، فخرجت في آثارهم ، لكن لما بلغت إلى الشاطيء كانوا قد انطلقوا آمنين ، وأقام المسلمون في الحبشة في أحسن جوار (٢) .

وفي رمضان من نفس السنة خرج النبي عَلِيْكُ إلى الحرم ، وهناك جمع كبير من قريش ، كان فيه ساداتها وكبراؤها ، فقام فيهم ، وأخذ يتلو سورة النجم بغتة ، إن أولئك الكفار لم يكونوا سمعوا كلام الله قبل ذلك ، لأن أسلوبهم المتواصل كان هو العمل بما تواصى به بعضهم بعضاً ، من قولهم ﴿ لَا تَسَمّعُوا لِمُلِكُ الْقُرْمَانِ وَالْغَوْ فِيهِ لَعَلَكُمْ تَغَلِبُونَ ﴾ (٢١ : ٢٦) فلما باغتهم بتلاوة هذه السورة ، وقرع آذانهم كلام إلمي رائع خلاب - لا يحيط بروعته وجلالته البيان - تفانوا عما هم فيه ، وبقي كل واحد مصغياً إليه ، لا يخطر بباله شيء سواه ، حتى إذا تلا في خواتيم هذه السورة قوارع تطرر لها القلوب ثم قرأ ﴿ فَالْتَجُدُو اللّهِ وَاعْبُدُوا ﴾ (٥٣ : ٢٦) ثم سجد ، لم السورة قوارع تطر لها القلوب ثم قرأ ﴿ فَالْتَجُدُو اللّهِ وَاعْبُدُوا ﴾ (٥٣ : ٢٦) ثم سجد ، لم يتالك أحد نفسه حتى خر ساجداً ، وفي الحقيقة كانت روعة الحق قد صدعت العناد في نفوس المستكرين والمستهزئين ، فما تمالكوا أن يخروا لله ساجدين (١) .

وسقط في أيديهم لما أحسوا أن جلال كلام الله لوى زمامهم ، فارتكبوا عين ماكانوا يبذلون قصارى جهدهم في محوه وإفنائه ، وقد توالى عليهم اللوم والعتاب من كل جانب ، ممن لم يحضر هذا المشهد من المشركين ، وعند ذلك كذبوا على رسول الله عليه وافتروا عليه أنه عطف على أصنامهم بكلمة تقدير ، وأنه قال عنها « تلك الغرانيق العلى ، وإن شفاعتهن لترتجى » ، جاءوا بهذا الإفك المبين ، ليعتذروا عن سجودهم مع النبي عليه ، وليس يستغرب هذا من قوم كانوا

<sup>(</sup>١) مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص٩٢، ٩٣، زاد المعاد ٢٤/١ ، رحمة للعالمين ٦١/١ .

<sup>(</sup>۲) رحمة للعالمين ۱/۱٦، زاد المعاد ۲٤/١.

<sup>(</sup>٣) روى البخاري قصة السجود مختصراً عن ابن مسعود وابن عباس ، انظر باب سجدة النجم وباب سجود المسلمين والمشركين بمكة ١٤٦/١ ، وباب ما لقي النبي عليه وأصحابه من المشركين بمكة ١٤٦/١ .

يؤلفون الكذب، ويطيلون الدس والافتراء(١).

بلغ هذا الخبر إلى مهاجري الحبشة ، ولكن في صورة تختلف تماماً عن صورته الحقيقية ، بلغهم أن قريشاً أسلمت ، فرجعوا إلى مكة في شوال من نفس السنة ، فلما كانوا دون مكة ساعة من نهار ، وعرفوا جلية الأمر ، رجع منهم من رجع إلى الحبشة ، ولم يدخل في مكة من سائرهم أحد إلا مستخفياً ، أو في جوار رجل من قريش(١) .

ثم اشتد عليهم وعلى المسلمين البلاء والعذاب من قريش ، وسطت بهم عشائرهم ، فقد كان صعب على قريش ما بلغها عن النجاشي من حسن الجوار ، ولم ير رسول الله عليه بدا من أن يشير على أصحابه بالهجرة إلى الحبشة مرة أخرى ، وكانت هذه الهجرة الثانية أشق من سابقتها ، فقد تيقظت لها قريش وقررت إحباطها ، بيد أن المسلمين كانوا أسرع ، ويسر الله لهم السفر فانحازوا إلى نجاشي الحبشة قبل أن يدركوا .

وفي هذه المرة هاجر من الرجال ثلاثة وثمانون رجلاً إن كان فيهم عمار ، فإنه يشك فيه ، وثمان عشرة أو تسع عشرة امرأة (٢٠) . وبالأول جزم العلامة محمد سليان المنصورفوري (١٠) .

### مكيدة قريش بمهاجري الحبشة:

عز على المشركين أن يجد المهاجرون مأمناً لأنفسهم ودينهم ، فاختاروا رجلين جليدين البيين ، وهما : عمرو بن العاص ، وعبد الله بن أبي ربيعة \_ قبل أن يسلما \_ وأرسلوا معهما الهدايا المستطرفة للنجاشي ولبطارقته ، وبعد أن ساق الرجلان تلك الهدايا إلى البطارقة ، وزوداهم بالحجج التي يطرد بها أولئك المسلمون ، وبعد أن اتفقت البطارقة أن يشيروا على النجاشي بإقصائهم ، حضرا إلى النجاشي ، وقدما له الهدايا ثم كلماه ، فقالا له :

أيها الملك ، إنه قد ضوى إلى بلدك غلمان سفهاء ، فارقوا دين قومهم ، ولم يدخلوا في دينك ، وجاءوا بدين ابتدعوه ، لا نعرفه نحن ولا أنت ، وقد بعثنا إليك فيهم أشراف قومهم من

<sup>(</sup>١) تفهيم القرآن ٥/١٨٨ وإلى هذا التوجيه جنح المحققون في حديث الغرانيق .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ١٨٨/٥ . زاد المعاد ٢٤/١ ، ٤٤/٢ ، وابن هشام ٢٦٤/١ .

<sup>(</sup>٣) انظر زاد المعاد ٢٤/١، رحمة للعالمين ٦١/١.

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر الأخير .

آبائهم وأعمامهم وعشائرهم ، لتردهم إليهم ، فهم أعلى بهم عيناً ، وأعلم بما عابوا عليهم ، وعاتبوهم فيه .

وقالت البطارقة : صدقا أيها الملك ، فأسلمهم إليهما ، فليرداهم إلى قومهم وبلادهم .

ولكن رأى النجاشي أنه لا بد من تمحيص القضية ، وسماع أطرافها جميعاً ، فأرسل إلى المسلمين ، ودعاهم ، فحضروا ، وكانوا قد أجمعوا على الصدق كائناً ما كان . فقال لهم النجاشي : ما هذا الدين الذي فارقتم فيه قومكم ، ولم تدخلوا به في ديني ولا دين أحد من هذه الللم ؟

قال جعفر بن أبي طالب – وكان هو المتكلم عن المسلمين – : أيها الملك ، كنا قوماً أهل جاهلية ، نعبد الأصنام ونأكل الميتة ، ونأتي الفواحش ، ونقطع الأرحام ، ونسيء الجوار ، ويأكل منا القوي الضعيف ، فكنا على ذلك ، حتى بعث الله إلينا رسولاً منا ، نعرف نسبه وصدقه وأمانته وعضافه ، فدعانا إلى الله لنوحده ونعبده ، ونخلع ما كنا نعبد نحن وآباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان ، وأمرنا بصدق الحديث ، وأداء الأمانة ، وصلة الرحم ، وحسن الجوار ، والكف عن المحارم والدماء ، ونهانا عن الفواحش ، وقول الزور ، وأكل مال اليتيم ، وقذف والكف عن المحارم والدماء ، ونهانا عن الفواحش ، وقول الزور ، وأكل مال اليتيم ، وقذف المحصنات ، وأمرنا أن نعبد الله وحده ، لا نشرك به شيئاً ، وأمرنا بالصلاة والزكاة والصيام – فعدد عليه أمور الإسلام – فصدقناه ، وآمنا به ، واتبعناه على ما جاءنا به من دين الله ، فعبدنا الله وحده ، فلم نشرك به شيئاً ، وحرمنا ما حرم علينا ، وأحللنا ما أحل لنا ، فعدا علينا قومنا ، فعذبونا ، وفتنونا عن ديننا ، ليردونا إلى عبادة الأوثان من عبادة الله تعالى ، وأن نستحل ما كنا فعذبونا ، وفتنونا عن ديننا ، ليردونا إلى عبادة الأوثان من عبادة الله تعالى ، وأن نستحل ما كنا نستحل من الحبائث ، فلما قهرونا وظلمونا وضيقوا علينا ، وحالوا بيننا وبين ديننا ، خرجنا إلى بلادك ، واخترناك على من سواك ، ورغبنا في جوارك ، ورجونا أن لا نظلم عندك أيها الملك .

فقال له النجاشي: هل معك مما جاء به عن الله من شيء ؟ فقال له جعفر: نعم ! فقال له النجاشي : فاقرأه على . فقرأ عليه صدراً من ﴿ كَ هَيْعَصَ ﴾ فبكى والله النجاشي حتى اخضلت لحيته ، وبكت أساقفته حتى أخضلوا مصاحفهم حين سمعوا ما تلا عليهم ، ثم قال لهم النجاشي : إن هذا والذي جاء به عيسى ليخرج من مشكاة واحدة ، انطلقا ، فلا والله لا أسلمهم إليكما ولا يكادون - يخاطب عمرو بن العاص وصاحبه - فخرجا ، وقال عمرو بن العاص لعبد الله بن

ربيعة: والله لآتينهم غداً عنهم بما أستأصل به خضراءهم. فقال له عبد الله بن ربيعة: لا تفعل، فإن لهم أرحاماً وإن كانوا قد خالفونا، ولكن أصر عمرو على رأيه.

فلما كان الغد قال للنجاشي: أيها الملك! إنهم يقولون في عيسى بن مريم قولًا عظيماً، فأرسل إليهم النجاشي يسألهم عن قولهم في المسيح، ففزعوا، ولكن أجمعوا على الصدق، كائناً ما كان، فلما دخلوا عليه، وسألهم قال له جعفر: نقول فيه الذي جاءنا به نبينا عليه: هو عبد الله ورسوله وروحه وكلمته ألقاها إلى مريم العذراء البتول.

فأخذ النجاشي عوداً من الأرض، ثم قال: والله ما عدا عيسى بن مريم ما قلت هذا العود، فتناخرت بطارقته، فقال: وإن نخرتم والله.

ثم قال للمسلمين: اذهبوا فأنتم شيوم بأرضي \_ والشيوم: الآمنون بلسان الحبشة \_ من سبكم غرم، من سبكم غرم، ما أحب أن لي دبراً من ذهب وأني آذيت رجلًا منكم \_ والدبر الجبل بلسان الحبشة.

ثم قال لحاشيته: ردّوا عليهما هداياهما، فلا حاجة لي بها، فوالله ما أخذ الله مني الرشوة حين رد علي ملكي، فآخذ الرشوة فيه، وما أطاع الناس فيَّ فأطيعهم فيه.

قالت أم سلمة التي تروي هذه القصة: فخرجا من عنده مقبوحين مردوداً عليهما ما جاءوا به، وأقمنا عنده بخير دار مع خير جار<sup>(۱)</sup>.

هذه رواية ابن إسحق، وذكر غيره أن وفادة عمرو بن العاص إلى النجاشي كانت بعد بدر، وجمع بعضهم بأن الوفادة كانت مرتين (٢) لكن الأسفلة والأجوبة التي ذكروا أنها دارت بين النجاشي وجعفر في الوفادة الثانية هي نفس الأسفلة والأجوبة التي ذكرها ابن إسحق تقريباً، ثم إن تلك الأسفلة تدل لفحواها أنها كانت في أول مرافعة قدمت إلى النجاشي.

أخفقت حيلة المشركين، وفشلت مكيدتهم، وعرفوا أنهم لا يشيعون ضغينتهم إلا في حدود سلطانهم، ونشأت فيهم من أجل ذلك فكرة رهيبة. رأوا أن التفصي عن هذه «الداهية» لا يمكن إلا بكف رسول الله على عن دعوته تماماً، وإلا فبإعدامه، ولكن كيف السبيل إلى

<sup>(</sup>١) ابن هشام ملخصاً ٣٣٤/١، ٣٣٥، ٣٣٦، ٣٣٧.

 <sup>(</sup>٢) مختصر السيرة للشيخ عبد الله النجدي ص٩٦، ٩٧، ٩٨، وفي تلك الصفحات تفصيل الأسئلة والأجوبة.

ذلك وأبو طالب يحوطه ويحول بينه وبينهم ؟ رأوا أن يواجهوا أبا طالب في هذا الصدد .

### قريش يهددون أبا طالب:

جاءت سادات قريش إلى أبي طالب فقالوا له : يا أبا طالب إن لك سناً وشرفاً ومنزلة فينا . وإنا قد استنهيناك من ابن أخيك فلم تنهه ، وإنا والله لا نصبر على هذا ، من شتم آبائنا ، وتسفيه أحلامنا ، وعيب آلهتنا ، حتى تكفه عنا ، أو ننازله وإياك في ذلك ، حتى يهلك أحد الفريقين .

عظم على أبي طالب هذا الوعيد والتهديد الشديد ، فبعث إلى رسول الله عَيْنِكُ وقال له : يا ابن أخي إن قومك قد جاؤوني ، فقالوا لي كذا وكذا ، فأبق علي وعلى نفسك ، ولا تحملني من الأمر ما لا أطيق ، فظن رسول الله عَيْنِكُ أن عمه خاذله ، وأنه ضعف عن نصرته ، فقال : يا عم ! والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر – حتى يظهره الله أو أهلك فيه – ما تركته ، ثم استعبر وبكى ، وقام ، فلما ولى ناداه أبو طالب فلما أقبل قال له : اذهب يا ابن أخى فقل ما أحببت ، فوالله لا أسلمك لشيء أبداً (') .

وأنشد :

# قريش بين يدي أبى طالب مرة أخرى:

والله لن يصلوا إليك بجمعهم

فاصدع بأمرك ما عليك غضاضة

ولما رأت قريش أن رسول الله عَيْلِيم ماض في عمله ؛ وعرفت أن أبا طالب قد أبى خذلان رسول الله عَيْلِيم وأنه مجمع لفراقهم وعداوتهم في ذلك ، فذهبوا إليه بعمارة بن الوليد بن المغيرة وقالوا له : يا أبا طالب إن هذا الفتى أنهد فتى في قريش وأجمله ، فخذه فلك عقله ونصره ، واتخذه ولداً فهو لك ، وأسلم إلينا ابن أخيك هذا الذي خالف دينك ودين آبائك ، وفرق جماعة قومك وسفه أحلامهم ، فنقتله ، فإنما هو رجل برجل ، فقال : والله لبئس ما تسومونني ، أتعطوني ابنكم أغذوه لكم ، وأعطيكم ابني تقتلونه . هذا والله ما لا يكون أبداً . فقال المطعم بن

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۲۲۰ ، ۲۲۲ .

 <sup>(</sup>۲) مختصر سيرة الرسول للشيخ محمد بن عبد الوهاب النجدي ص٦٨ .

عدي بن نوفل بن عبد مناف : والله يا أبا طالب لقد أنصفك قومك ، وجهدوا على التخلص مما تكره ، فما أراك تريد أن تقبل منهم شيئاً ، فقال : والله ما أنصفتموني ، ولكنك قد أجمعت خذلاني ومظاهرة القوم على ، فاصنع ما بدا لك (١) .

لا تذكر المصادر التاريخية زمن هاتين الوفادتين ، لكن يبدو بعد التأمل في القرائن والشواهد أنهما كانتا في أواسط السنة السادسة من النبوة ، وأن الفصل بين الوفادتين لم يكن إلا يسيراً .

# فكرة الطغاة في إعدام النبي ـ على الله على الله

بعد فشل قريس وخيبتهم في الوفادتين عادوا إلى ضراوتهم وتنكيلهم بأشد مما كان قبل ذلك ، وخلال هذه الأيام نشأت في طغاتهم فكرة إعدامه عَلَيْكُ بطريق أخرى ، وكانت هذه الفكرة وتلك الضراوة هي التي سببت في تقوية الإسلام ببطلين جليلين من أبطال مكة ، وهما : حمزة بن عبد المطلب ، وعمر بن الخطاب رضى الله عنهما .

فمن تلك الضراوة أن عتيبة بن أبي لهب أتى يوماً إلى رسول الله عَلَيْكُ فقال: أنا أكفر به ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَاهُوَىٰ ﴾ و بالذي ﴿ وَالنَّكُ ﴾ ثم تسلط عليه بالأذى ، وشق قميصه ، وتفل في وجهه ، إلا أن البزاق لم يقع عليه ، وحينئذ دعا عليه النبي عَلَيْكُ وقال: ﴿ اللهم سلط عليه كلباً من كلابك ﴾ ، وقد استجيب دعاؤه عَلَيْكُ ، فقد خرج عتيبة مرة في نفر من قريش ، حتى نزلوا في مكان من الشام يقال له الزرقاء ، فطاف بهم الأسد تلك الليلة ، فجعل عتيبة يقول: يا ويل أخي ، هو والله آكلي كما دعا محمد على ، قتلني وهو بمكة ، وأنا بالشام ، فغدا عليه الأسد من بين القوم وأخذ برأسه فذبحه (٢) .

ومنها ما ذكر أن عقبة بن أبي معيط وطيء على رقبته الشريفة وهو ساجد حتى كادت عيناه تبرزان (<sup>۲)</sup> .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۲۲۲ ، ۲۲۷ .

<sup>(</sup>٢) تفهيم القرآن ٥٢٢/٦ ، من الاستيعاب ، والإصابة ، ودلائل النبوة ، والروض الأنف ، ومختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص١٣٥ .

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر الأخير ص١١٣.

ومما يدل على أن طغاتهم كانوا يريدون قتله عَلِيْكُ ما رواه ابن إسحق في حديث طويل، قال : قال أبو جهل :

يا معشر قريش إن محمداً قد أبى إلا ما ترون من عيب ديننا ، وشميتم آبائنا ، وتسفيه أحلامنا ، وشتم آلهتنا ، وإني أعاهد الله لأجلسن له بحجر ما أطيق حمله ، فإذا سجد في صلاته فضخت به رأسه ، فأسلموني عند ذلك أو امنعوني ، فليصنع بعد ذلك بنو عبد مناف ما بدا لهم ، قالوا : والله لا نسلمك لشيء أبداً ، فامض لما تريد .

فلما أصبح أبو جهل ، أخذ حجراً كما وصف ، ثم جلس لرسول الله عَيْلِيَّة ينتظره ، وغدا رسول الله عَيْلِيَّة كما كان يغدو ، فقام يصلي ، وقد غدت قريش فجلسوا في أنديتهم ، ينتظرون ما أبو جهل فاعل ، فلما سجد رسول الله عَيْلِيَّة ، احتمل أبو جهل الحجر ، ثم أقبل نحوه ، حتى إذا دنا منه رجع منهزماً منتقعاً لونه ، مرعوباً قد يبست يداه على حجره ، حتى قذف الحجر من يده ، وقامت إليه رجال قريش فقالوا له : مالك يا أبا الحكم ؟ قال : قمت إليه لأفعل به ما قلت لكم البارحة ، فلما دنوت منه عرض لي دونه فحل من الإبل ، لا والله ما رأيت مثل هامته ، ولا مثل قصرته ولا أنيابه لفحل قط ، فهم بي أن يأكلني .

قال ابن إسحق : فذكر لي أن رسول الله عَلَيْكُ قال : ذلك جبريل عليه السلام لو دنا لأخذه(١) .

أما طغاة قريش فلم تزل فكرة الإعدام تنضج في قلوبهم ، روى ابن إسحاق عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال : حضرتهم وقد اجتمعوا في الحجر ، فذكروا رسول الله عليه ، فقالوا : ما رأينا مثل ما صبرنا عليه من أمر هذا الرجل ، لقد صبرنا منه على أمر عظيم ، فبينا هم كذلك إذ طلع رسول الله عليه ، فأقبل يمشي حتى استلم الركن ، ثم مر بهم طائفاً بالبيت ، فغمزوه ببعض القول ، فعرفت ذلك في وجه رسول الله عليه ، فلما مر بهم الثانية غمزوه بمثلها ، فعرفت ذلك في وجه رسول الله عليه ، فقف ثم قال : أتسمعون يا معشر قريش ، أما ذلك في وجه ، ثم مر بهم الثالثة فغمزوه بمثلها ، فوقف ثم قال : أتسمعون يا معشر قريش ، أما

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۹۸/۱ ـ ۲۹۹ .

والذي نفسي بيده ، لقد جئتكم بالذبح ، فأخذت القوم كلمته ، حتى ما منهم رجل إلا كأنما على رأسه طائر واقع حتى إن أشدهم فيه ليرفؤه بأحسن ما يجد ، ويقول : انصرف يا أبا القاسم ، فوالله ما كنت جبولاً .

فلما كان الغد اجتمعوا كذلك يذكرون أمره إذ طلع عليهم ، فوثبوا إليه وثبة رجل واحد ، وأحاطوا به ، فلقد رأيت رجلاً منهم أخذ بمجمع ردائه ، وقام أبو بكر دونه ، وهو يبكي ويقول : أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله ؟ ثم انصرفوا عنه . قال ابن عمرو : فإن ذلك لأشد ما رأيت قريشاً نالوا منه قط(١) . انتهى ملخصاً .

وفي رواية البخاري عن عروة بن الزبير قال: سألت ابن عمرو بن العاص أخبرني بأشد شيء صنعه المشركون بالنبي عَلَيْكُ ، قال: بيما النبي عَلَيْكُ يصلي في حجر الكعبة إذ أقبل عقبة بن أبي معيط، فوضع ثوبه في عنقه ، فخنقه خنقاً شديداً ، فأقبل أبو بكر حتى أخذ بمنكبيه ، ودفعه عن النبي ، وقال: أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله ؟(٢).

وفي حديث أسماء: فأتى الصريخ إلى أبي بكر ، فقال: أدرك صاحبك ، فخرج من عندنا ، وعلى عندنا ، وعلى عندنا ، وعلى عندائر أربع ، فخرج وهو يقول: أتقتلون رجلاً أن يقول: ربي الله ؟ فلهوا عنه ، وأقبلوا على أبي بكر ، فرجع إلينا لا نمس شيئاً من غدائره إلا رجع معنا(٣) .

#### إسلام حمزة بن عبدالمطلب:

خلال هذا الجو الملبد بسحائب الظلم والطغيان أضاء برق نور للمقهورين طريقهم ، ألا وهو إسلام حمزة بن عبد المطلب رضي الله عنه ، أسلم في أواخر السنة السادسة من النبوة ، والأغلب أنه أسلم في شهر ذي الحجة .

وسبب إسلامه أن أبا جهل مر برسول الله عَلَيْهُ يوماً عند الصفا ، فآذاه ونال منه ، ورسول الله عَلَيْهُ ساكت لا يكلمه ، ثم ضربه أبو جهل بحجر في رأسه فشجه ، حتى نزف منه الدم ، ثم انصرف عنه إلى نادي قريش عند الكعبة ، فجلس معهم ، وكانت مولاة لعبد الله بن

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۸۹/۱، ۲۹۰.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ــ باب ذكر ما لقي النبي ﷺ وأصحابه من المشركين بمكة ٤٤/١ ٥.

<sup>(</sup>٣) ختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص١١٣.

جدعان في مسكن لها على الصفا ترى ذلك ، وأقبل حمزة من القنص متوشحاً قوسه ، فأخبرته المولاة بما رأت من أبي جهل ، فغضب حمزة - وكان أعز فتى في قريش وأشده شكيمة - فخرج يسعى ، لم يقف لأحد ، معداً لأبي جهل إذا لقيه أن يوقع به ، فلما دخل المسجد قام على رأسه ، وقال له : يا مصفر استه ، تشتم ابن أخي وأنا على دينه ؟ ثم ضربه بالقوس فشجه شجة منكرة ، فثار رجال من بني مخزوم - حي أبي جهل - وثار بنو هاشم - حي حمزة - فقال : أبو جهل : دعوا أبا عمارة ، فإني سببت ابن أخيه سباً قبيحاً (١) .

وكان إسلام حمزة أول الأمر أنفة رجل أبى أن يهان مولاه . ثم شرح الله صدره ، فاستمسك بالعروة الوثقى(٢) ، واعتز به المسلمون أيما اعتزاز .

### إسلام عمر بن الخطاب رضى الله عنه:

وخلال هذا الجو الملبد بسحائب الظلم والطغيان أضاء برق آخر أشد بريقاً وإضاءة من الأول ، ألا وهو إسلام عمر بن الخطاب ، أسلم في ذي الحجة سنة ست من النبوة (٢) . بعد ثلاثة أيام من إسلام حمزة رضي الله عنه (٤) . وكان النبي عَلَيْكُ قد دعا الله تعالى لإسلامه ، فقد أخرج الترمذي عن ابن عمر ، وصححه ، وأخرج الطبراني عن ابن مسعود وأنس أن النبي عَلَيْكُ قال : « اللهم أعز الإسلام بأحب الرجلين إليك : بعمر بن الخطاب أو بأبي جهل بن هشام » فكان أحبهما إلى الله عمر رضى الله عنه (٥) .

وبعد إدارة النظر في جميع الروايات التي رويت في إسلامه يبدو أن نزول الإسلام في قلبه كان تدريجاً ، ولكن قبل أن نسوق خلاصتها نرى أن نشير إلى ما كان يتمتع به رضي الله عنه من العواطف والمشاعر .

 <sup>(</sup>٢) تدل عليه رواية ذكرها الشيخ عبد الله النجدي في مختصر السيرة ص١٠١.

<sup>(</sup>٣) تاريخ عمر بن الخطاب لابن الجوزي ص١١.

<sup>(</sup>٤) ستأتي رواية في ذلك .

<sup>(</sup>٥) الترسابي، أبواب المناقب، مناقب أبي حفص عمر بن الخطاب ٢٠٩/٢.

كان رضي الله معروفاً بحدة الطبع وقوة الشكيمة ، وطالما لقي المسلمون منه ألوان الأذى ، والظاهر أنه كانت تصطرع في نفسه مشاعر متناقضة ، احترامه للتقاليد التي سنها الآباء والأجداد ، واسترساله مع شهوات السكر واللهو التي ألفها ، ثم إعجابه بصلابة المسلمين واحتمالهم البلاء في سبيل عقيدتهم ، ثم الشكوك التي كانت تساوره – كأي عقل – في أن ما يدعو إليه الإسلام قد يكون أجل وأزكى من غيره ، ولهذا ما إن يثور حتى يخور . قاله محمد الغزالي " .

وخلاصة الروايات مع الجمع بينها \_ في إسلامه رضي الله عنه \_ أنه التجأ ليلة إلى المبيت خارج بيته ، فجاء إلى الحرم ، ودخل في ستر الكعبة ، والنبي عَيِّالِكُ قائم يصلي وقد استفتح سورة « الحاقة » فجعل عمر يستمع إلى القرآن ، ويعجب من تأليفه ، قال : فقلت \_ أي في نفسي \_ هذا والله شاعر كما قالت قريش ، قال : فقرأ ﴿ إِنّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ وَكَا يَهُ وَمَاهُو بِقَوْلِ شَاعِرُ قَلِيلًا مَا نُوْمِنُونَ ﴾ ( 79 : 20 ، 21 ) قال : قلت : كاهن . قال : ﴿ وَلَا يَهُ وَلَا يَهُ لِكُاهِنّ قَلِيلًا مَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

كان هذا أول وقوع نواة الإسلام في قلبه ، لكن كانت قشرة النزعات الحاهلية ، والعصبية التقليدية ، والتعاظم بدين الآباء هي غالبة على مخ الحقيقة التي كان يتهمس بها قلبه ، فبقي مجداً في عمله ضد الإسلام ، غير مكترث بالشعور الذي يكمن وراء هذه القشرة .

وكان من حدة طبعه وفرط عداوته لرسول الله عَلِيْكُ أنه خرج يوماً متوشحاً سيفه ، يريد القضاء على النبي عَلِيْكُ ، فلقيه نعيم بن عبد الله النحام العدوي (٢٠) ، أو رجل من بني زهرة ١٠ ، أو رجل من بني مخزوم (١٠) فقال : أين تعمد يا عمر ؟ قال : أريد أن أقتل محمداً قال : كيف تأمن من

<sup>(</sup>١) فقه السيرة ص٩٢ ، ٩٣ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ عمر بن الخطاب لابن الجوزي ص٦ ، ويقرب من هذا ما رواه ابن إسحاق عن عطاء ومجاهد . لكن في آخره ما يخالف ذلك . انظر ابن هشام ٣٤٨، ٣٤٧ ، ٣٤٨ ، ويقرب من هذا أيضاً ما أورده ابن الجوزي عن جابر ، وفي آخره أيضاً ما يخالف هذه الرواية انظر تاريخ عمر بن الخطاب ص٩٠٠١ .

<sup>(</sup>٣) وهذا على رواية ابن إسحاق ، انظر ابن هشام ٣٤٤/١ .

 <sup>(</sup>٤) روى ذلك أنس بن مالك رضي الله عنه . انظر تاريخ عمر بن الخطاب ص١٠، ومختصر سيرة الرسول للشيخ
 عبد الله بن محمد النجدي ص١٠٣ .

<sup>(</sup>٥) روى ذلك ابن عباس انظر المصدر الأخير ص١٠٢.

بني هاشم ومن بني زهرة وقد قتلت محمداً ؟ فقال له عمر : ما أراك إلا قد صبوت وتركت دينك الذي كنت عليه ، قال أفلا أدلك على العجب يا عمر ! إن أختك وختنك قد صبوا ، وتركا دينك الذي أنت عليه ، فمشى عمر دامراً حتى أتاهما وعندهما خباب بن الأرت ، معه صحيفة فيها ﴿ وَلَمْ عَمْ بَعْرَبُهما إياها – وكان يختلف إليهما ويقرئهما القرآن – فلما سمع خباب حس عمر توارى في البيت ، وسترت فاطمة – أخت عمر – الصحيفة ، وكان قد سمع عمر حين دنا من البيت قراءة خباب إليهما ، فلما دخل عليهما قال : ما هذه الهينمة التي سمعتها عندكم ؟ فقالا : ما عدا حديثاً تحدثناه بيننا . قال : فلعلكما قد صبوتما . فقال له ختنه : يا عمر أرأيت إن كان الحق في غير دينك ؟ فوثب عمر على ختنه فوطئه وطأ شديداً . فجاءت أخته فرفعته عن زوجها فنفحها نفحة بيده ، فدمى وجهها – وفي رواية ابن إسحاق أنه ضربها فشجها – فقالت – وهي غضيى – : يا عمر إن كان الحق في غير دينك ، أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمداً رسول غضيى – : يا عمر إن كان الحق في غير دينك ، أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمداً رسول

فلما يئس عمر ، ورأى ما بأخته من الدم ندم واستحي ، وقال : أعطوني هذا الكتاب الذي عندكم فأقرؤه ، فقالت أخته : إنك رجس ، ولا يمسه إلا المطهرون ، فقم فاغتسل ، فقام فاغتسل ، ثم أخذ الكتاب ، فقرأ و بسم الله الرحمن الرحيم ، فقال : أسماء طيبة طاهرة . ثم قرأ طله وطله حتى انتهى إلى قوله ﴿ إِنَّنِيٓ أَنَا اللّهُ لا إِلَهَ إِلّا أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيٓ ﴾ فقال : ما أحسن هذا الكلام وأكرمه ؟ دلوني على محمد .

فلما سمع خباب قول عمر خرج من البيت ، فقال : أبشر ياعمر، فإني أرجو أن تكون دعوة الرسول عَلَيْكُ لك ليلة الخميس ( اللهم أعز الإسلام بعمر بن الخطاب أو بأبي جهل بن هشام ) ورسول الله عَلِيْكُ في الدار التي في أصل الصفا .

فأخذ عمر سيفه ، فتوشحه ، ثم انطلق حتى أتى الدار ، فضرب الباب ، فقام رجل ينظر من خلل الباب فرآه متوشحاً السيف ، فأخبر رسول الله عليه ، واستجمع القوم ، فقال لهم حمزة : مالكم ؟ قالوا : عمر ، فقال : وعمر ، افتحوا له الباب ، فإن كان جاء يريد خيراً بذلناه له ، وإن كان جاء يريد شراً قتلناه بسيفه ، ورسول الله عليه داخل يوحى إليه فخرج إلى عمر حتى لقيه في الحجرة ، فأخذ بمجامع ثوبه وحمائل السيف ، ثم جبذه جبذة شديدة فقال : أما أنت منتهاً يا عمر حتى ينزل الله بك من الخزي والنكال ما نزل بالوليد بن المغيرة ؟ اللهم ! هذا

عمر بن الخطاب ، اللهم أعز الإسلام بعمر بن الخطاب ، فقال عمر ، أشهد أن لا إله إلا الله ، وأنك رسول الله . وأسلم فكبر أهل الدار تكبيرة سمعها أهل المسجد(١) .

كان عمر رضي الله عنه ذا شكيمة لا يرام ، وقد أثار إسلامه ضجة بين المشركين بالذلة ، والهوان ، وكسا المسلمين عزةً وشرفاً وسروراً .

روى ابن إسحاق بسنده عن عمر قال: لما أسلمت تذكرت أي أهل مكة أشد لرسول الله عَيِّلَةُ عداوة ، قال: قلت: أبو جهل ، فأتيت حتى ضربت عليه بابه فخرج إليَّ ، وقال: أهلاً وسهلاً ، ما جاء بك ؟ قال: جئت لأخبرك أني قد آمنت بالله وبرسوله محمد ، وقال: قبحك الله ، وقبح ما جئت وصدقت بما جاء به . قال: فضرب الباب في وجهي ، وقال: قبحك الله ، وقبح ما جئت به (۱) .

وذكر ابن الجوزي أن عمر رضي الله عنه قال : كان الرجل إذا أسلم تعلق به الرجال ، فيضربونه ويضربهم ، فجئت \_ أي حين أسلمت \_ إلى خالي \_ وهو العاصي بن هاشم \_ فأعلمته فدخل البيت ، قال : وذهبت إلى رجل من كبراء قريش \_ لعله أبو جهل \_ فأعلمته فدخل البيت (") .

وذكر ابن هشام وكذا ابن الجوزي مختصراً ، أنه لما أسلم أتى إلى جميل بن معمر الجمحي – وكان أنقل قريش للحديث – فأخبره أنه أسلم ، فنادى جميل بأعلى صوته أن ابن الخطاب قد صباً . فقال عمر : – وهو خلفه – كذب ، ولكني قد أسلمت ، فثاروا إليه ، فما زال يقاتلهم ويقاتلونه حتى قامت الشمس على رؤوسهم ، وطلح ، أي أعيا عمر ، فقعد ، وقاموا على رأسه ، وهو يقول : افعلوا ما بدا لكم ، فأحلف بالله أن لو كنا ثلاث مائة رجل لقد تركاها لكم أو تركتموها لنا<sup>(2)</sup> .

وبعد ذلك زحف المشركون إلى بيته يريدون قتله . روى البخاري عن عبد الله بن عمر

<sup>(</sup>۱) تاريخ عمر بن الخطاب ص۷، ۱۰، ۱۰، مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله ص١٠٢، ١٠٣، ابن هشام ٣٤٣/ ٣٤٤، ٣٤٥، ٣٤٦. ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر الأخير ٣٤٩/١ . ٣٥٠ .

<sup>(</sup>٣) تاريخ عمر بن الخطاب لابن الجوزي ص٨.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ص٨ وابن هشام ٣٤٨/١ ، ٣٤٩ .

قال: بينها هو - أي عمر - في الدار خائفاً ، إذ جاءه العاص بن وائل السهمي أبو عمرو ، وعليه حلة سبرة وقميص مكفوف بحرير ، وهو من بني سهم ، وهم حلفاؤنا في الجاهلية ، فقال له : مالك ؟ قال : زعم قومك أنهم سيقتلوني أن أسلمت ، قال لا سبيل إليك - بعد أن قالها أمنت - فخرج العاص ، فلقي الناس قد سال بهم الوادي ، فقال أين تريدون ؟ فقالوا : هذا ابن الخطاب الذي قد صباً ، قال : لا سبيل إليه ، فكر الناس (١) وفي لفظ ، في رواية ابن إسحاق : والله لكأنما كانوا ثوباً كشط عنه (١) .

هذا بالنسبة إلى المشركين ، أما بالنسبة إلى المسلمين ؛ فروى مجاهد عن ابن عباس قال : سألت عمر بن الخطاب ، لأي شيء سميت الفاروق ؟ قال : أسلم حمزة قبلي بثلاثة أيام - ثم قص عليه قصة إسلامه وقال في آخره - قلت : - أي حين أسلمت - يا رسول الله ! ألسنا على الحق إن متنا وإن حيينا ؟ قال : ( بلى ! والذي نفسي بيده ، إنكم على الحق وإن متم وإن حييتم » ، قال : قلت : فغيم الاختفاء ؟ والذي بعثك بالحق لنخرجن ، فأخرجناه في صفين ، حيمة في أحدهما ، وأنا في الآخر ، له كديد ككديد الطحين ، حتى دخلنا المسجد ، قال : فنظرت إليّ قريش وإلى حمزة ، فأصابتهم كآبة لم يصبهم مثلها ، فساني رسول الله عليه فنظرت إليّ قريش وإلى حمزة ، فأصابتهم كآبة لم يصبهم مثلها ، فساني رسول الله عليه فنظرت إلى يومغذ (٢) .

وكان ابن مسعود رضي الله عنه يقول: ما كنا نقدر أن نصلي عند الكعبة حتى أسلم عمر (٤).

وعن صهيب بن سنان الرومي رضي الله عنه ، قال : لما أسلم عمر ظهر الإسلام ، ودعي اليه علانية ، وجلسنا حول البيت حلقا ، وطفنا بالبيت ، وانتصفنا ممن غلظ علينا ، ورددنا عليه بعض ما يأتي به (°) .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ، باب إسلام عمر بن الحطاب ٥٤٥/١ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ۳٤٩/۱.

<sup>(</sup>٣) تاريخ عمر بن الحطاب لابن الجوزي ص٦ ، ٧ .

<sup>(</sup>٤) مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص١٠٣٠ .

<sup>(</sup>٥) تاريخ عمر بن الخطاب لابن الجوزي ص١٣٠ .

وعن عبد الله بن مسعود قال : ما زلنا أعزة منذ أسلم عمر (١) .

### ممثل قريش بين يدي الرسول ﷺ :

وبعد إسلام هذين البطلين الجليلين - حمزة بن عبد المطلب وعمر بن الخطاب رضي الله عنهما - أخذت السحائب تتقشع ، وأفاق المشركون عن سكرهم في إدلاء العذاب والنكال إلى المسلمين ، وحاولوا مساومة مع النبي عَلَيْكُ بإغداق كل ما هو ممكن أن يكون مطلوباً له ؛ ليكفوه عن دعوته . ولم يكن يدري هؤلاء المساكين أن كل ما تطلع عليه الشمس لا يساوي جناح بعوضة أمام دعوته ، فخابوا وفشلوا فيا أرادوا .

قال ابن إسحاق: حدثني يزيد بن زياد عن محمد بن كعب القرظي قال: حدثت أن عتبة بن ربيعة ، وكان سيداً ، قال يوماً ، وهو في نادي قريش ، ورسول الله على المسجد وحده: يا معشر قريش ألا أقوم إلى محمد ؟ فأكلمه ، وأعرض عليه أموراً لعله يقبل بعضها ، فنعطيه أيها شاء ، ويكف عنا ؟ وذلك حين أسلم حمزة رضي الله عنه ، ورأوا أصحاب رسول الله على أنه يا أبا الوليد قم إليه ، فكلمه ، فقام إليه عتبة ، حتى جلس إلى رسول الله على ققال : يا ابن أخي ، إنك منا حيث قد علمت من السطة (۱) في العشيرة ، والمكان في النسب ، وإنك قد أتيت قومك بأمر عظيم فرقت به جماعتهم ، وسفهت به أحلامهم ، وعبت به آلهم ودينهم ، وكفرت به من مضى من آبائهم ، فاسمع مني أبا الوليد أسمع » ، قال : يا ابن أخي ، إن كنت إنما تريد به شرفاً سودناك علينا ، حتى لا نقطع لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالاً ، وإن كنت تريد به شرفاً سودناك علينا ، حتى لا نقطع المرا دونك ، وإن كنت تريد به شرفاً سودناك علينا ، حتى لا نقطع لا تستطيع رده عن نفسك طلبنا لك الطب ، وبذلنا فيه أموالنا حتى نيرتك منه ، فإنه ربما غلب التابع على الرجل حتى يداوى منه – أو كا قال له – حتى إذا فرغ عتبة ورسول الله علي يستمع منه : قال : « أو قد فرغت يا أبا الوليد ؟ » قال : يا أبا الوليد ؟ » قال : يا أبا الوليد ؟ » قال : نعم ، قال : « فاسمع مني » ، قال : أفعل ، التابع على الرجل حتى يداوى منه – أو كا قال له – حتى إذا فرغ عتبة ورسول الله على المنا الله الوليد ؟ » قال : نعم ، قال : « فاسمع مني » ، قال : أفعل ،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ، باب إسلام عمر بن الخطاب ١٥٤٥ .

<sup>(</sup>٢) هي المنزلة الرفيعة المهيبة .

وفي رواية أخرى أن عتبة استمع حتى جاء الرسول عَلِيَّكُم ، إلى قوله تعالى ﴿ فَإِنَّ أَعْرَضُوا فَقُلَ أَنْذَرَّتُكُمْ صَنِعِقَةً مِثْلَ صَنِعِقَةِ عَادٍ وَثَمُودَ ﴾ فقام مذعوراً ، فوضع يده على فم رسول الله عَلِيَّة ، يقول : أنشدك الله والرحم ! وذلك مخافة أن يقع النذير ، وقام إلى القوم فقال ما قال(٢) .

# أبو طالب يجمع بني هاشم وبني عبدالمطلب:

تغير مجرى الظروف وتبدلت الأوضاع والأحوال ، ولكن أبا طالب لم يزل يتوجس من المشركين خيفة على ابن أخيه ، إنه كان ينظر في الحوادث الماضية \_ إن المشركين هددوه بالمنازلة ، ثم حاولوا مساومة ابن أخيه بعمارة بن الوليد ليقتلوه ، وإن أبا جهل ذهب إلى ابن أخيه بحجر يرضخه ، وإن عقبة بن أبي معيط خنق ابن أخيه بردائه وكاد يقتله ، وإن ابن الخطاب كان تحجر يرضخه ، وإن عقبة بن أبي معيط خنق ابن أخيه \_ كان أبو طالب يتدبر في هذه الحوادث ، ويشم منها

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۹۳/۱ ، ۲۹۶ .

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ۱۹۹۸، ۱۹۹، ۱۹۱،

رائحة شر يرجف له فؤاده ، وتأكد عنده أن المشركين عازمون على إخفار ذمته ، عازمون على قتل ابن أخيه ، عازمون على قتل ابن أخيه ، وما يغني حمزة أو عمر أو غيرهما إن انقض أحد من المشركين على ابن أخيه بغتة .

تَأَكَدُ ذَلَكُ عَندُ أَبِي طَالَبَ ، وَلَمْ يَكُنَ إِلَا حَقّاً ، فَإِنهُمَ كَانُوا قَدَ أَجْمَعُوا عَلَى أَن يَقْتَـلُوا رسول الله عَيْظَةُ عَلانِيةَ ، وإلى هذا الإجماع إشارة في قوله تعالى ﴿ أَمَ أَبْرَمُوۤ أَمْرًا فَإِنَا مُبْرِمُونَ ﴾ ( ٤٣ : ٧٩ ) فماذا يفعل أبو طالب إذن .

إنه لما رأى تألب قريش على ابن أخيه قام في أهل بيته من بني هاشم وبني المطلب ولدي عبد مناف ، ودعاهم إلى ما هو عليه من منع ابن أخيه والقيام دونه ، فأجابوه إلى ذلك مسلمهم وكافرهم ، حمية للجوار العربي ، إلا ما كان من أخيه أبي لهب ، فإنه فارقهم ، وكان مع قريش (١) .

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٢٦٩/١ ، مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله بن محمد النجدي ص١٠٦ .

## المقاطعة العامة

وقعت أربع حوادث ضخمة – بالنسبة إلى المشركين – خلال أربعة أسابيع ، أو في أقل مدة ، منها : أسلم حمزة ، ثم أسلم عمر ، ثم رفض محمد عَلِيلَةً مساومتهم ، ثم تواثق بنو المطلب ، وبنو هاشم كلهم مسلمهم وكافرهم ، على حياطة محمد عَلِيلَةً ومنعه ، حار المشركون ، وحقت لهم الحيرة ، إنهم عرفوا أنهم لو قاموا بقتل محمد – عَلِيلَةً – يسيل وادي مكة دونه بدمائهم ، بل ربما يفضي إلى استئصالهم . عرفوا ذلك فانحرفوا إلى ظلم آخر دون القتل ، لكن مضاضة عما فعلوا بعد .

#### ميثاق الظلم والعدوان:

اجتمعوا في خيف بني كنانة من وادي المحصب فتحالفوا ، على بني هاشم وبني المطلب أن لا ينها كحوهم ، ولا يبايعوهم ، ولا يجالسوهم ، ولا يخالطوهم ، ولا يدخلوا بيوتهم ، ولا يكلموهم ، حتى يسلموا إليهم رسول الله عليه للقتل ، وكتبوا بذلك صحيفة فيها عهود ومواثيق ( أن لا يقبلوا من بني هاشم صلحاً أبداً ، ولا تأخذهم بهم رأفة حتى يسلموه للقتل » قال ابن القيم : يقال : كتبها منصور بن عكرمة بن عامر بن هاشم ، ويقال : نضر بن الحارث ، والصحيح أنه بغيض بن عامر بن هاشم ، فدعا عليه رسول الله عليه فشلت يده (١) .

تم هذا الميثاق ، وعلقت الصحيفة في جوف الكعبة ، فانحاز بنو هاشم وبنو المطلب مؤمنهم وكافرهم ــ إلا أبا لهب ـ وحبسوا في شعب أبي طالب ليلة هلال المحرم سنة سبع من البعثة .

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٢/٢٤.

## ثلاثة أعوام في شعب أبي طالب:

واشتد الحصار ، وقطعت عنهم الميرة والمادة ، فلم يكن المشركون يتركون طعاماً يدخل مكة ولا بيعاً إلا بادروه فاشتروه ، حتى بلغهم الجهد ، والتجأوا إلى أكل الأوراق والجلود ، وحتى كان يسمع من وراء الشعب أصوات نسائهم وصبيانهم يتضاغون من الجوع ، وكان لا يصل إليهم شيء إلا سراً – وكانوا – لا يخرجون من الشعب لاشتراء الحوائج إلا في الأشهر الحرم ، وكانوا يشترون من العير التي ترد مكة من خارجها ، ولكن أهل مكة كانوا يزيدون عليهم في السلعة قيمتها حتى لا يستطيعوا الشراء .

وكان حكيم بن حزام ربما يحمل قمحاً إلى عمته خديجة – رضي الله عنها – وقد تعرض له مرة أبو جهل فتعلق به ليمنعه ، فتدخل بينهما أبو البختري ، ومكنه من حمل القمح إلى عمته .

وكان أبو طالب يخاف على رسول الله عَلِيلَة ، فكان إذا أخذ الناس مضاجعهم يأمر رسول الله عَلِيلَة أن يضطجع على فراشه ، حتى يرى ذلك من أراد اغتياله ، فإذا نام الناس أمر أحد بنيه أو إخوانه أو بني عمه فاضطجع على فراش رسول الله عَلِيلَة ، وأمره أن يأتي بعض فرشهم .

وكان رسول الله عَلَيْظَةِ والمسلمون يخرجون في أيام الموسم ، فيلقون الناس ، ويدعونهم إلى الإسلام ، وقد أسلفنا ما كان يأتي به أبو لهب .

#### نقض صحيفة الميثاق:

مرت ثلاثة أعوام كاملة والأمر على ذلك ، وفي المحرم (١) سنة عشر من النبوة حدث نقض الصحيفة وفك الميثاق ، وذلك أن قريشاً كانوا بين راض بهذا الميثاق وكاره له ، فسعى في نقض الصحيفة من كان كارهاً لها .

وكان القائم بذلك هشام بن عمرو من بني عامر بن لؤي – وكان يصل بني هاشم في الشعب مستخفياً بالليل بالطعام – فإنه ذهب إلى زهير بن أبي أمية المخزومي – وكانت أمه عاتكة

الدليل على هذا أن أبا طالب مات بعد نقض الصحيفة بستة أشهر ، والصحيح في موت أبي طالب أنه في شهر
 رجب . ومن يقول : إنه مات في رمضان فهو يقول إنه مات بعد نقض الصحيفة بثمانية أشهر وأيام .

بنت عبد المطلب \_ وقال: يا زهير، أرضيت أن تأكل الطعام، وتشرب الشراب، وأخوالك بحيث تعلم؟ فقال: ويحك، فما أصنع وأنا رجل واحد؟ أما والله لو كان معي رجل آخر لقمت في نقضها، قال: قد وجدت رجلاً. قال: فمن هو؟ قال: أنا. قال له زهير: أبغنا رجلاً ثالثاً.

فذهب إلى المطعم بن عدي ، فذكره أرحام بني هاشم وبني المطلب ابني عبد مناف ، ولامه على موافقته لقريش على هذا الظلم ، فقال المطعم : ويحك ، ماذا أصنع ؟ إنما أنا رجل واحد ، قال : قد وجدت ثانياً ، قال من هو ؟ قال : أنا قال : أبغنا ثالثاً . قال قد فعلت . قال : من هو ؟ قال : أبغنا رابعاً .

فذهب إلى أبي البختري بن هشام ، فقال له نحواً مما قال للمطعم ، فقال : وهل من أحد يعين على هذا ؟ قال : نعم . قال : من هو ؟ قال : زهير بن أبي أمية ، والمطعم بن عدي ، وأنا معك ، قال : أبغنا خامساً .

فذهب إلى زمعة بن الأسود بن المطلب بن أسد ، فكلمه ، وذكر له قرابتهم وحقهم ، فقال له : وهل على هذا الأمر الذي تدعوني إليه من أحد ؟ قال : نعم ثم سمى له القوم ، فاجتمعوا عند الحجون ، وتعاقدوا على القيام بنقض الصحيفة ، وقال زهير : أنا أبدأكم فأكون أول من يتكلم .

فلما أصبحوا غدوا إلى أنديتهم ، وغدا زهير عليه حلة ، فطاف بالبيت سبعاً ، ثم أقبل على الناس ، فقال : يا أهل مكة أنأكل الطعام ، ونلبس الثياب ، وبنو هاشم هلكى ، لا يُبَاعون ولا يبتاع منهم ؟ والله لا أقعد حتى تشق هذه الصحيفة القاطعة الظالمة .

قال أبو جهـل ـــ وكان في ناحية المسجد ــ : كذبت ، والله لا تشق . فقال : زمعة بن الأسود : أنت والله أكذب . ما رضينا كتابتها حيث كتبت . قال أبو البختري : صدق زمعة ، لا نرضى ما كتب فيها ولا نقر به .

قال المطعم بن عدي : صدقتها وكذب من قال غير ذلك ، نبراً إلى الله منها ومما كتب فيها . وقال هشام بن عمرو نحواً من ذلك .

فقال أبو جهل : هذا أمر قضي بليل ، تُشوورَ فيه بغير هذا المكان .

وأبو طالب جالس في ناحية المسجد . إنما جاءهم لأن الله كان قد أطلع رسوله على أمر الصحيفة ، وأنه أرسل عليها الأرضة ، فأكلت جميع ما فيها من جوى وقطيعة وظلم إلا ذكر الله عز وجل ، فأخبر بذلك عمه ، فخرج إلى قريش فأخبرهم أن ابن أخيه قد قال كذا وكذا ، فإن كان كاذباً خلينا بينكم وبينه ، وإن كان صادقاً رجعتم عن قطيعتنا وظلمنا ، قالوا : قد أنصفت .

وبعد أن دار الكلام بين القوم وبين أبي جهل ، قام المطعم إلى الصحيفة ليشقها ، فوجد الأرضة قد أكلتها إلا و باسمك اللهم » . وما كان فيها من اسم الله فإنها لم تأكله .

تم نقض الصحيفة ، وخرج رسول الله عَلَيْظَةٍ ومن معه من الشعب ، وقد رأى المشركون آية عظيمة من آيات نبوته ، ولكنهم كما أخبر الله عنهم ، ﴿ وَإِن يَـرَوْاُ مَا يَكُومُواْ وَيَقُولُواْ سِحَّرٌ مُ مَا يَعْدِمُواْ وَيَقُولُواْ سِحَّرٌ مُ مَا يَعْدِمُواْ وَلَا اللهُ عَنْهِمَ ، ﴿ وَإِن يَـرَوْاُ مَا يَكُومُواْ وَيَقُولُواْ سِحَرٌ مُ مُسْتَمِرٌ ﴾ ( ٥٤ : ٢ ) أعرضوا عن هذه الآية وازدادوا كفراً إلى كفرهم (١٠) .

# آخر وفد قريش إلى أبي طالب

خرج رسول الله عليه من الشعب ، وجعل يعمل على شاكلته ، وقريش وإن كان قد تركوا القطيعة ، لكنهم لم يزالوا عاملين على شاكلتهم من الضغط على المسلمين ، والصد عن سبيل الله ، أما أبو طالب فهو لم يزل يحوط ابن أخيه ، لكنه كان قد جاوز الثمانين من سنه ، وكانت الآلام والحوادث الضخمة المتوالية منذ سنوات – لا سيا حصار الشعب – قد وهنت وضعفت مفاصله ، وكسرت صلبه ، فلم يمض على خروجه من الشعب إلا أشهر معدودات ، وإذا هو يلاحقه المرض ويلح به – وحينئذ خاف المشركون سوء سمعتهم في العرب إن أتوا بعد وفاته بمنكر على ابن أخيه ، فحاولوا مرة أخرى أن يفاوضوا النبي عليه بين يديه ، ويعطوا بعض ما لم يرضوا إعطاءه قبل ذلك ، فقاموا بوفادة هي آخر وفادتهم إلى أبي طالب .

قال ابن إسحاق وغيره: لما اشتكى أبو طالب ، وبلغ قريشاً ثقله ، قالت قريش بعضها لبعض: إن حمزة وعمر قد أسلما ، وقد فشا أمر محمد في قبائل قريش كلها ، فانطلفوا بنا إلى أبي طالب ، فليأخذ على ابن أخيه ، وليعطه منا ، والله ما نأمن أن يبتزونا(١) أمرنا ، وفي لفظ : فإنا نخاف أن يموت هذا الشيخ ، فيكون إليه شيء فتعيرنا به العرب ، يقولون تركوه ، حتى إذا مات عمه تناولوه .

مشوا إلى أبي طالب فكلموه ، وهم أشراف قومه ؛ عتبة بن ربيعة ، وشيبة بن ربيعة ، وأبو جهل بن هشام ، وأمية بن خلف ، وأبو سفيان بن حرب ، في رجال من أشرافهم – وهم خمس وعشرون تقريباً – فقالوا : يا أبا طالب إنك منا حيث قد علمت ، وقد حضرك ما ترى ، وتحوفنا عليك ، وقد علمت الذي بيننا وبين ابن أخيك ، فادعه ، فخذ له منا ، وخذ لنا منه ،

<sup>(</sup>١) ابتره أمره: سلبه إياه وغلبه عليه.

ليكف عنا ونكف عنه ، وليدعنا وديننا ، وندعه ودينه ، فبعث إليه أبو طالب ، فجاءه ، فقال : يا ابن أخي ، هؤلاء أشراف قومك ، قد اجتمعوا لك ، ليعطوك ، وليأخذوا منك ، ثم أخيره بالذي قالوا له وعرضوا عليه ، من عدم تعرض كل فريق للآخر . فقال لهم رسول الله على الله و أرأيتم إن أعطيتكم كلمة تكلمتم بها ، ملكتم بها العرب ، ودانت لكم بها العجم ، وفي لفظ أنه قال مخاطباً لأبي طالب : و أريدهم على كلمة واحدة يقولونها ، تدين لهم بها العرب ، وتؤدي إليهم بها العجم الجزية ، وفي لفظ آخر قال : و يا عم ، أفلا تدعوهم إلى ما هو خير لهم ، ؟ اليهم بها العجم الجزية ، وفي لفظ آخر قال : و يا عم ، أفلا تدعوهم إلى ما هو خير لهم ، ؟ با العجم ، ولفظ رواية ابن إسحاق : و كلمة واحدة تعطونها ، تملكون بها العرب، ويملكون بها العجم » ، ولفظ رواية ابن إسحاق : و كلمة واحدة تعطونها ، تملكون بها العرب ، وتدين لكم بها العجم » ، فلما قال هذه المقالة ، توقفوا وتحيروا ، ولم يعرفوا كيف يرفضون هذه الكلمة الواحدة النافعة إلى هذه الغاية والحد ، ثم قال أبو جهل : ما هي ؟ وأبيك لنعطيكها وعشر أمثالها ، قال : و تقولون : لا إله إلا الله ، وتخلعون ما تعبدون من دونه » . فصفقوا بأيديهم ، ثم قالوا : أمرك لعجب .

ثم قال بعضهم لبعض : إنه والله ما هذا الرجل بمعطيكم شيئاً مما تريدون ، فانطلقوا وامضوا على دين آبائكم ، حتى يحكم الله بينكم وبينه . ثم تفرقوا .

<sup>(</sup>۱) - ابن هشام ۲/۷۱٪ ، ۱۱۸ ، ۱۹ ، تفهم القرآن ۳۱۲٪ ، ۳۱۷ ، ۳۱۸ ، مختصر السيرة للشيخ عبد الله ص٩١ .

# عام الحزن

### وفاة أبي طالب:

ألح المرض بأبي طالب ، فلم يلبث أن وافته المنية ، وكانت وفاته في رجب<sup>(۱)</sup> سنة عشر من النبوة ، بعد الخروج من الشعب بستة أشهر<sup>(۲)</sup> . وقيل : توفي في رمضان قبل وفاة خديجة رضي الله عنها بثلاثة أيام .

وفي الصحيح عن المسيب: أن أبا طالب لما حضرته الوفاة دخل عليه النبي عَلَيْكُم وعنده أبو جهل، فقال: «أي عم، قل: لا إله إلا الله، كلمة أحاج لك بها عند الله»، فقال أبو جهل وعبد الله بن أبي أمية: يا أبا طالب، ترغب عن ملة عبد المطلب؟ فلم يزالا يكلماه حتى قال آخر شيء كلمهم به: على ملة عبد المطلب. فقال النبي عَلِيْكَة : « لأستغفرن لك ما لم أنه عنك »، فنزلت: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّيْ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ أَنْ يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِي قُرْكَ مِنْ بَعْدِ مَا بَهَ بَنَ كُمُمُ أَنْهُمُ أَصْحَنْ اللهُ عَيْدِهِ ﴾ ( ٩ : ١١٣ ) ونزلت ﴿ إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبُتَ ﴾ (١١٣ : ٥٩).

ولا حاجة إلى بيان ما كان عليه أبو طالب من الحياطة والمنع ، فقد كان الحصن الذي تحتمي به الدعوة الإسلامية من هجمات الكبراء والسفهاء ، ولكنه بقي على ملة الأشياخ من

<sup>(</sup>۱) تاريخ إسلام للشاه أكبر خان النجيب آبادي ۱۲۰/۱ ، وفي المصادر اختلاف كبير في الشهر الذي توفي فيه أبو طالب ، وهذا الذي رجحناه إنما رجحناه لأن أكثر المصادر متفقة على أن موته كان بعد ستة أشهر من الحروج من الشعب ، وأن الحصار كان ثلاثة أعوام ، وأن بدء الحصار كان ليلة هلال المحرم سنة سبع ، وإذن فموته في رجب سنة عشر من النبوة .

<sup>(</sup>٢) مختصر السيرة للشيخ عبد الله النجدي ص١١١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ، باب قصة أبي طالب ٥٤٨/١ .

أجداده ، فلم يفلح كل الفلاح . ففي الصحيح عن العباس بن عبد المطلب ، قال للنبي عَلَيْكُ : ما أغنيت عن عمك ، فإنه كان يحوطك ويغضب لك ؟ قال : هو في ضحضاح من نار ، ولولا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار " .

وعن أبي سعيد الحدري أنه سمع النبي عَلِيْكُ ــ وذكر عنده عمه ــ فقـال : لعـله تنفعه شفاعتي يوم القيامة ، فيجعل في ضحضاح من النار تبلغ كعبيه (٢) .

### خديجة إلى رحمة الله:

وبعد وفاة أبي طالب بنحو شهرين أو ثلاثة – على اختلاف القولين – توفيت أم المؤمنين خديجة الكبرى رضي الله عنها ، كانت وفاتها في شهر رمضان في السنة العاشرة من النبوة ، ولها خمس وستون سنة ، ورسول الله عَلَيْكُم إذ ذاك في الخمسين من عمره (٢٠) .

إن خديجة كانت من نعم الله الجليلة على رسول الله على أبيلية ، بقيت معه ربع قرن تحن عليه ساعة قلقه ، وتؤازره في أحرج أوقاته ، وتعينه على إبلاغ رسالته ، وتشاركه في مغارم الجهاد المر ، وتواسيه بنفسها ومالها ، يقول رسول الله عليلية : • آمنت بي حين كفر بي الناس ، وصدقتني حين كذبني الناس ، وأشركتني في مالها حين حرمني الناس ، ورزقني الله ولدها ، وحرم ولد غيرها ها .

وفي الصحيح عن أبي هريرة قبال: أتى جبريل النبي عَلَيْكُ ، فقبال: يا رسول الله هذه خديجة ، قد أتت ، معها إناء فيه إدام أو طعام أو شراب ، فإذا هي أتتك فاقرأ عليها السلام من ربها ، وبشرها ببيت في الجنة من قصب لا صخب فيه ولا نصب (٥) .

### تراكم الأحزان:

وقعت هاتان الحادثتان المؤلمتان خلال أيام معدودة ، فاهتزت مشاعر الحزن والألم في قلب

<sup>(</sup>١-١) صحيح البخاري ، باب قصة أبي طالب ٥٤٨/١ .

<sup>(</sup>٣) ` نص على موتها في رمضان من تلك السنة ابن الجوزي في التلقيح ص٧ ، والعلامة المنصور فوري في رحمة للعالمين ١٦٤/٢ وغيرهما .

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد في مسنده ١١٨/٦.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري . باب تزويج النبي 🇱 خديجة وفضلها ٥٣٩/١ .

رسول الله عَلَيْكُ ، ثم لم تزل تتوالى عليه المصائب من قومه ، فقد كانوا تجرأوا عليه ، وكاشفوه بالنكال والأذى بعد موت أبي طالب ، فازداد غماً على غم ، حتى يئس منهم ، وخرج إلى الطائف ، رجاء أن يستجيبوا لدعوته أو يؤووه وينصروه على قومه ، فلم ير من يؤوي ولم ير ناصراً ، وآذوه مع ذلك أشد الأذى ، ونالوا منه ما لم ينله قومه .

وكما اشتدت وطأة أهل مكة على النبي عَلَيْكُ ، اشتدت على أصحابه ، حتى التجاً رفيقه أبو بكر الصديق رضي الله عنه إلى الهجرة عن مكة ، فخرج حتى بلغ برك الغماد ، يريد الحبشة ، فأرجعه ابن الدغنة في جواره (١٠) .

قال ابن إسحاق: لما هلك أبو طالب نالت قريش من رسول الله عَلَيْكُ من الأذى ما لم تطمع به في حياة أبي طالب ، حتى اعترضه سفيه من سفهاء قريش ، فنثر على رأسه تراباً ، ودخل بيته ، والتراب على رأسه ، فقامت إليه إحدى بناته ، فجعلت تغسل عنه التراب وهي تبكي ، ورسول الله عَلَيْكُ يقول لها : لا تبكي يا بنية ، فإن الله مانع أباك . قال : ويقول بين ذلك : ما نالت منى قريش شيئاً أكرهه حتى مات أبو طالب" .

ولأجل توالي مثل هذه الآلام في هذا العام سماه رسول الله عَلَيْكُ عام الحزن ، وبهذا اللقب صار معروفاً في التاريخ .

### الزواج بسودة رضي الله عنها:

وفي شوال من هذه السنة – سنة ١٠ من النبوة – تزوج رسول الله عَلَيْكُ سودة بنت زمعة ، كانت ممن أسلم قديماً ، وهاجرت الهجرة الثانية إلى الحبشة ، وكان زوجها السكران بن عمرو ، وكان قد أسلم وهاجر معها ، فمات بأرض الحبشة ، أو بعد الرجوع إلى مكة ، فلما حلت خطبها رسول الله عَلَيْكُ وتزوجها ، وكانت أول امرأة تزوجها بعد وفاة خديجة ، وبعد عدة أعوام وهبت نوبتها لعائشة (٢) .

 <sup>(</sup>۱) صرح الشاه أكبر خان النجيب آبادي بأن هذه الوقعة كانت في هذه السنة انظر تاريخ إسلام ۱۲۰/۱،
 والقصة بطولها مروية في ابن هشام ۲۷۲/۱ ، ۳۷۳ ، ۳۷۴ ، وفي صحيح البخاري ۵۰۲/۱ ، ۵۰۳ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١/٢١٤.

<sup>(</sup>٣) رحمة للعاملين ١٦٥/٢ ، تلقيح فهوم أهل الأثر ص١٠ .

## عوامل الصبر والثبات

وهنا يقف الحليم حيران ، ويتساءل عقلاء الرجال فيا بينهم : ما هي الأسباب والعوامل التي بلغت بالمسلمين إلى هذه الغاية القصوى ، والحد المعجز من الثبات ؟ كيف صبروا على هذه الاضطهادات التي تقشعر لسماعها الحلود ، وترجف لها الأفتدة ؟ ونظراً إلى هذا الذي يتخالج القلوب ، نرى أن نشير إلى بعض هذه العوامل والأسباب إشارة عابرة بسيطة :

ا \_ إن السبب الرئيسي في ذلك أولاً وبالذات هو الإيمان بالله وحده ومعرفته حق المعرفة ، فالإيمان الجازم إذا خالطت بشاشته القلوب يزن الجبال ولا يطيش ، وإن صاحب هذا الإيمان المحكم وهذا اليقين الجازم يرى متاعب الدنيا مهما كثرت وكبرت وتفاقمت واشتدت \_ يراها في جنب إيمانه \_ طحالب عاممة فوق سيل جارف جاء ليكسر السدود المنيعة والقلاع الحصينة ، فلا يبالي بشيء من تلك المتاعب ، أمام ما يجده من حلاوة إيمانه وطراوة إذعانه وبشاشة يقينه في أمام ما يجده من حلاوة إيمانه وطراوة إذعانه وبشاشة يقينه في أماً الزَّيْدُ فَيَدُ هُنُ مُكُنَّ فِي اللهُ الرَّضِ ﴾ ( ١٣ : ١٧ ) .

ويتفرع من هذا السبب الوحيد أسباب أخرى تقوي هذا الثبات والمصابرة وهي :

Y - قيادة تهوي إليها الأفتدة ، فقد كان النبي عَلَيْكُ - وهو القائد الأعلى للأمة الإسلامية بل وللبشرية جمعاء - يتمتع من جمال الخلق وكال النفس ، ومكارم الأخلاق ، والشيم النبيلة والشمائل الكريمة ، بما تتجاذب إليه القلوب ، وتتفانى دونه النفوس ، وكانت أنصبته من الكمال الذي يعشق لم يرزق بمثلها بشر ، وكان على أعلى قمة من الشرف والنبل والخير والفضل ، وكان من العفة والأمانة والصدق ، ومن جميع سبل الخير على ما لم يتمار ولم يشك فيه أعداؤه فضلاً عن محبيه ورفقائه ، لا تصدر منه كلمة إلا ويستيقنون صدقها .

اجتمع ثلاثة نفر من قريش ، كان قد استمع كل واحد منهم إلى القرآن سراً عن صاحبيه ثم

انكشف سرهم ، فسأل أحدهم أبا جهل – وكان من أولئك الثلاثة – ما رأيك فيا سمعت من محمد ؟ فقال : ماذا سمعت ؟ تنازعنا نحن وبنو عبد مناف الشرف ، أطعموا فأطعمنا ، وحملوا فحملنا ، وأعطوا فأعطينا ، حتى إذا تحاذينا على الركب ، وكنا كفرسي رهان ، قالوا : لنا نبي يأتيه الوحى من السهاء ، فمتى ندرك هذه ؟ والله لا نؤمن به أبداً ولا نصدقه (١) .

وكان أبو جهـل يقول: يا محمد إنا لا نكذبك ولكن نكذب بما جثت به ، فأنزل الله ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكُ وَلَكِنَ ٱلظَّالِمِينَ بِتَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ (٢) .

وغمزه الكفار يوماً ثلاث مرات ، فقال في الثالثة : يا معشر قريش ، جئتكم بالذبح ، فأخذتهم تلك الكلمة ، حتى إن أشدهم عداوة يرفؤه بأحسن ما يجد عنده .

ولما ألقوا عليه سلا جزور وهو ساجد دعا عليهم ، فذهب عنهم الضحك ، وساورهم الهم والقلق ، وأيقنوا أنهم هالكون .

ودعا على عتيبة بن أبي لهب فلم يزل على يقين من لقاء ما دعا به عليه ، حتى إنه حين رأى الأسد قال : قتلني والله – محمد – وهو بمكة .

وكان أبي بن خلف يتوعده بالقتل . فقال : بل أنا أقتلك إن شاء الله ، فلما طعن أُبيّاً في عنقه يوم أحد ــ وكان خدشاً غير كبير ــ كان أبيّ يقول : إنه قد كان قال لي بمكة : أنا أقتلك . فوالله لو بصق على لقتلني (٢) ــ وسيأتي .

وقال سعد بن معاذ – وهو بمكة – لأمية بن خلف: لقد سمعت رسول الله على يقول: إنهم – أي المسلمين – قاتلوك ، ففزع فزعاً شديداً ، وعهد أن لا يخرج عن مكة ، ولما ألجأه أبو جهل للخروج يوم بدر اشترى أجود بعير بمكة ليمكنه من الفرار ، وقالت له امرأته: يا أبا صفوان ، وقد نسيت ما قال لك أخوك اليعربي ؟ قال: لا والله ما أريد أن أجوز معهم إلا قريباً (٤) .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۳۱۶/۱ .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في تفسير سورة الأنعام ١٣٢/٢.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ۸٤/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر صحيح البخاري ٥٦٣/٢ .

هكذا كان حال أعدائه عليه ، أما أصحابه ورفقاؤه فقد حل منهم محل الروح والنفس ، وشغل منهم مكان القلب والعين ، فكان الحب الصادق يندفع إليه اندفاع الماء إلى الحدور ، وكانت النفوس تنجذب إليه انجذاب الحديد إلى المغناطيس .

فصـــورتــه هيــولى كل جســـم ومغــنــاطيس أفتـــدة الرجـــال وكان من أثر هذا الحب والتفاني أنهم كانوا ليرضون أن تندق أعناقهم ولا يخدش له ظفر أو يشاك شوكة .

وطىء أبو بكر بن أبي قحافة يوماً بمكة ، وضرب ضرباً شديداً ، دنا منه عتبة بن ربيعة ، فجعل يضربه بنعلين مخصوفين ، ويحرفهما لوجهه ، ونزا على بطن أبي بكر ، حتى ما يعرف وجهه من أنفه ، وحملت بنو تيم أبا بكر في ثوب ، حتى أدخلوه منزله ، ولا يشكون في موته ، فتكلم آخر النهار فقال : ما فعل رسول الله علي ، فمسوا منه بألسنتهم وعذلوه ، ثم قاموا وقالوا لأمه أم الخير : انظري أن تطعميه شيئاً أو تسقيه إياه ، فلما خلت به ألحت عليه ، وجعل يقول : ما فعل رسول الله علي ؟ فقالت : والله لا علم لي بصاحبك ، فقال : اذهبي إلى أم جميل بنت الخطاب فأسأليها عنه ، فخرجت حتى جاءت أم جميل ، فقالت : إن أبا بكر يسألك عن محمد بن عبد الله ، قالت : ما أعرف أبا بكر ولا محمد بن عبد الله ، وإن كنت تحبين أن أذهب معك إلى ابنك ذهبت ، قالت : نعم فمضت معها حتى وجدت أبا بكر صريعاً دنفاً ، فدنت أم جميل ، وأعلنت بالصياح ، وقالت : والله إن قوماً نالوا هذا منك لأهل فسق وكفر ، وإني لأرجو أن ينتقم الله لك منهم ، قال : فما فعل رسول الله على أن لا أذوق طعاماً ولا أشرب شراباً أو آتي رسول الله على منها ، حتى إذا هدأت الرجل ، وسكن الناس ، خرجتا به ، يتكيء عليهما ، حتى أدخلتاه على رسول الله على الرجل ، وسكن الناس ، خرجتا به ، يتكيء عليهما ، حتى أدخلتاه على رسول الله على الرجل ، وسكن الناس ، خرجتا به ، يتكيء عليهما ، حتى أدخلتاه على رسول الله على الرجل ، وسكن الناس ، خرجتا به ، يتكيء عليهما ، حتى أدخلتاه على رسول الله على الناس ، خرجتا به ، يتكيء عليهما ، حتى أدخلتاه على رسول الله على الله الله على الله الله على الله الله على الناس ، خرجتا به ، يتكيء عليهما ، حتى أدخلتاه على رسول الله على الله المنك (أد

وسننقل نوادر الحب والتفاني في مواقع شتى من هذه المقالة ، ولا سيا ما وقع في يوم أحد ، وما وقع من خبيب وأمثاله .

٣ - الشعور بالمسئولية - فكان الصحابة يشعرون شعوراً تاماً ما على كواهل البشر من المسئولية الفخمة الضخمة ، وأن هذه المسئولية لا يمكن عنها الحياد والانحراف بحال ، فالعواقب

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ٣٠/٣.

التي تترتب على الفرار عن تحملها أشد وخامة وأكبر ضرراً عما هم فيه من الاضطهاد، وأن الحسارة التي تلحقهم – وتلحق البشرية جمعاء – بعد هذا الفرار لا يقاس بحال على المتاعب التي كانوا يواجهونها نتيجة هذا التحمل.

٤ - الإيمان بالآخرة - وهو مما كان يقوي هذا الشعور - الشعور بالمسئولية - فقد كانوا على يقين جازم من أنهم يقومون لرب العالمين ، يحاسبون بأعمالهم دقها وجلها ، صغيرها وكبيرها ، فإما إلى النعيم المقيم ، وإما إلى عذاب خالد في سواء الجحيم ، فكانوا يقضون حباتهم بين الخوف والرجاء ، يرجون رحمة ربهم ويخافون عذابه ، وكانوا ﴿ يُوْتُونَ مَا َاتُوا وَقُلُوبُهُمْ وَجِالَةُ أَنَهُمْ إِلَى رَبِهِمْ رَجِعُونَ ﴾ وكانوا يعرفون أن الدنيا بعذابها ونعيمها لا تساوي جناح بعوضة في جنب الآخرة ، وكانت هذه المعرفة القوية تهون لهم متاعب الدنيا ومشاقها ومرارتها ، حتى لم يكونوا يكترثون لها ويلقون إليها بالاً .

٥ - القرآن - وفي هذه الفترات العصيبة الرهيبة الحالكة كانت تنزل السور والآيات تقيم الحجج والبراهين على مسادىء الإسلام - التي كانت الدعوة تدور حولها - بأساليب منيعة خلابة ، وترشد المسلمين إلى أسس قدر الله أن يتكون عليها أعظم وأروع مجتمع بشري في العالم - وهو المجتمع الإسلامي - وتثير مشاعر المسلمين ونوازعهم على الصبر والتجلد ، تضرب لذلك الأمثال ، وتبين لهم ما فيه من الحكم : ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الْجَنَّ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّشُلُ الَّذِينَ عَامَنُوا الْجَنَّ وَلَمَّا يَاتِكُم مَّشُلُ الَّذِينَ عَلَى الله الله الله المنال ، وتبين لهم ما فيه من الحكم : ﴿أَمْ حَسِبْ النَّ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

كما كانت تلك الآيات ترد على إيرادات الكفار والمعاندين رداً مفحماً ، ولا تبقي لهم حيلة ، ثم تحذرهم مرة عن عواقب وخيمة – إن أصروا على غيهم وعنادهم – في جلاء ووضوح ، مستدلاً بأيام الله ، والشواهد التاريخية التي تدل على سنة الله في أوليائه وأعدائه ، وتلطفهم مرة ، وتؤدي حق التفهيم والإرشاد والتوجيه ، حتى ينصرفوا عما هم فيه من الضلال المبين .

وكان القرآن يسير بالمسلمين في عالم آخر ، ويبصرهم من مشاهد الكون ، وجمال الربوبية ، وكان الألوهية ، وآثار الرحمة والرأفة ، وتجليات الرضوان ما يحنون إليه حنيناً لا يقوم أي عقبة .

وكانت في طي هذه الآيات خطابات للمسلمين ، فيها يبشرهم ربهم برحمة منه ورضوان وجنات لهم فيها نعيم مقيم ، وتصور لهم صورة أعدائهم من الكفرة الطغاة الظالمين ، يحاكمون ، ويصادرون ، ثم يسحبون في النار على وجوههم ، ذوقوا مس سقر .

7 - البشارات بالنجاح - ومع هذا كله كان المسلمون يعرفون منذ أول يوم لاقوا فيه الشدة والاضطهاد - بل ومن قبله - أن الدخول في الإسلام ليس معناه جر المصائب والحتوف . بل إن الدعوة الإسلامية تهدف - منذ أول يومها - إلى القضاء على الجاهلية الجهلاء ونظامها الغاشم ، وأن من أهدافها الأساسية بسط النفوذ على الأرض والسيطرة على الموقف السياسي في العالم ، لتقود الأمة الإنسانية والجمعية البشرية إلى مرضاة الله . وتخرجهم من عبادة العباد إلى عبادة الله .

وكان القرآن ينزل بهذه البشارات - مرة بالتصريح وأخرى بالكناية - ففي تلك الفترات القاصمة التي ضيقت الأرض على المسلمين ، وكادت تخنقهم ، وتقضي على حياتهم ، كانت تنزل الآيات بما جرت بين الأنبياء السابقين وبين أقوامهم الذين قاموا بتكذيهم والكفر بهم ، وكانت تشتمل هذه الآيات على ذكر الأحوال التي تطابق تماماً أحوال مسلمي مكة وكفارها ، ثم تذكر هذه الآيات بما تمخضت عنه تلك الأحوال من إهلاك الكفرة والظالمين ، وإيراث عباد الله الأرض والديار . فكانت في هذه القصص إشارات واضحة إلى فشل أهل مكة في المستقبل ، ونجاح المسلمين مع نجاح الدعوة الإسلامية .

وَلَنُسْكِنَنَكُمُ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِى وَخَافَ وَعِيدِ ﴾ (١٣:١٤) ١٤) وحينا كانت الحرب مشتعلة بين الفرس والرومان ، وكان الكفار يحبون غلبة الفرس بصفتهم مشركين ، والمسلمون يحبون غلبة الرومان بصفتهم مؤمنين بالله والرسل والوحي والكتب واليوم الآخر وكانت الغلبة للفرس، أنزل الله بشارة غلبة الروم في بضع سنين ، ولكنه لم يقتصر على هذه البشارة الواحدة ، بل صرح ببشارة أخرى وهي نصر الله للمؤمنين حيث قال : ﴿ وَيَوْمَهِنِ لِنَا اللهُ اللَّهُ مِنْ وَلَكُنَا اللهُ اللَّهُ مِنْ وَلَا اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

وكان رسول الله عَلَيْكُ نفسه يقوم بمثل هذه البشارات بين آونة وأخرى ، فكان إذا وافي الموسم ، وقام بين الناس في عكاظ ومجنة وذي المجاز ، لتبليغ الرسالة ، لم يكن يبشرهم بالجنة فحسب ، بل يقول لهم بكل صراحة ، يا أيها الناس قولوا لا إله إلا الله تفلحوا ، وتملكوا بها العرب ، وتدين لكم بها العجم ، فإذا متم كنتم ملوكاً في الجنة(١) .

وقد أسلفنا ما أجاب به النبي عَلِيْكُ عتبة بن ربيعة حين أراد مساومته على رغائب الدنيا ، وما فهمه ورجاه عتبة من ظهور أمره عليه الصلاة والسلام .

وكذلك ما أجاب به النبي عَلِيْكُ آخر وفد جاء إلى أبي طالب ، فقد صرح لهم أنه يطلب منهم كلمة واحدةٌ يعطونها ، تدين لهم العرب ، ويملكون العجم .

قال خباب بن الأرت: أتيت النبي عَلَيْكُ وهو متوسد برده ، وهو في ظل الكعبة ، وقد لقينا من المشركين شدة ، فقلت: ألا تدعو الله ، فقعد ، وهو محمر وجهه ، فقال: لقد كان من قبلكم ليمشط بمشاط الحديد ما دون عظامه من لحم وعصب ما يصرفه ذلك عن دينه ، وليتمن الله هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت ما يخاف إلا الله ــ زاد بيان الراوي ـ والذئب على غنمه (٢) وفي رواية ولكنكم تستعجلون (٢).

ولم تكن هذه البشارات مخفية مستورة ، بل كانت فاشية مكشوفة ، يعلمها الكفرة ، كما كان يعلمها المنبي عليه كان يعلمها المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أصحاب النبي عليه المسلمون ، حتى كان الأسود بن المطلب وجلساؤه إذا رأوا أساب المسلمون ، حتى كان الأساب المسلمون المسلم

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وقد مضي مرارأ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٥٤٣/١ .

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ١٠/١٥.

تغامزوا بهم ، وقالوا : قد جاءكم ملوك الأرض ، سيغلبون على ملوك كسرى وقيصر ، ثم يصفرون ويصفقون (١) .

وأمام هذه البشارات بالمستقبل المجيد المستنير في الدنيا ، مع ما فيه من الرجاء الصالح الكبير البالغ إلى النهاية في الفوز بالجنة ، كان الصحابة يرون أن الاضطهادات التي تتوالى عليهم من كل جانب ، والمصائب التي تحيط بهم من كل الأرجاء ، ليست إلا : « سحابة صيف عن قليل تقشع » .

هذا ولم يزل الرسول عليه يغذي أرواحهم برغائب الإيمان ، ويزكي نفوسهم بتعليم الحكمة والقرآن ، ويربيهم تربية دقيقة عميقة ، يحدو بنفوسهم إلى منازل سمو الروح ، ونقاء القلب ، ونظافة الخلق ، والتحرر من سلطان الماديات ، والمقاومة للشهوات ، والنزوع إلى رب الأرض والسماوات ، ويذكي جمرة قلوبهم ، ويخرجهم من الظلمات إلى النور ، ويأخذهم بالصبر على الأذى والصفح الجميل وقهر النفس ، فازدادوا رسوخاً في الدين ، وعزوفاً عن الشهوات ، وتفانيا في سبيل المرضاة ، وحنيناً إلى الجنة ، وحرصاً على العلم ، وفقهاً في الدين ، ومحاسبة للنفس وقهراً للنزعات ، وغلبة على العواطف ، وتسيطراً على الثائرات والهائجات ، وتقيداً بالصبر والهدوء والوقار .

<sup>(</sup>١) فقه السيرة ص٨٤.

# المرحلة الثالثة دعوة الإسلام خارج مكة

## الرسول ـ ﷺ ـ في الطائف 🔹

في شوال(١) سنة عشر من النبوة (في أواخر مايو أو أوائل يونيو سنة ١٦٩٩) خرج النبي على الطائف، وهي تبعد عن مكة نحو ستين ميلاً، سارها ماشياً على قدميه جيئة وذهوباً، ومعه مولاه زيد بن حارثة، وكان كلما مر على قبيلة في الطريق دعاهم إلى الإسلام، فلم تجب إليه واحدة منها. فلما انتهى إلى الطائف عمد ثلاثة إخوة من رؤساء ثقيف، وهم عبد ياليل ومسعود وحبيب أبناء عمرو بن عمير الثقفي، فجلس إليهم ودعاهم إلى الله، وإلى نصرة الإسلام، فقال أحدهم: هو يمرط ثياب الكعبة (أي يمزقها)، إن كان الله أرسلك، وقال الآخر: أما وجد الله أحداً غيرك، وقال الثالث: والله لا أكلمك أبداً، إن كنت رسولاً لأنت أعظم خطراً من أن أرد عليك الكلام، ولئن كنت تكذب على الله ما ينبغي أن أكلمك. فقام عنهم رسول الله عليه ، وقال لهم: إذ فعلتم ما فعلتم فاكتموا عنى .

وأقام رسول الله عَلَيْكُ بين أهل الطائف عشرة أيام ، لا يدع أحداً من أشرافهم إلا جاءه وكلمه ، فقالوا : اخرج من بلادنا ، وأغروا به سفهاءهم ، فلما أراد الخروج تبعه سفهاؤهم وعبيدهم ، يسبوته ويصيحون به ، حتى اجتمع عليه الناس ، فوقفوا له سماطين (أي صفين ) وجعلوا يرمونه بالحجارة وبكلمات من السفه ، ورجموا عراقيبه ، حتى اختضب نعلاه بالدماء . وكان زيد بن حارثة يقيه بنفسه ، حتى أصابه شجاج في رأسه ، ولم يزل به السفهاء كذلك حتى ألحاوه إلى حائط لعتبة وشيبة ابني ربيعة ، على ثلاثة أميال من الطائف ، فلما التجأ إليه رجعوا

<sup>(</sup>١) صرح بذلك النجيب آبادي في تاريخ إسلام ١٢٢/١ ، وهو الراجح عندي .

عنه ، وأتى رسول الله عَلَيْكُ إلى حبلة من عنب ، فجلس تحت ظلها إلى جدار فلما جلس إليه واطمأن ، دعا بالدعاء المشهور الذي يدل على امتلاء قلبه كآبة وحزناً مما لقي من الشدة ، أسفاً على أنه لم يؤمن به أحد ، قال :

( اللهم إليك أشكو ضعف قوتي ، وقلة حيلتي ، وهواني على الناس ، يا أرحم الراحمين ، أنت رب المستضعفين ، وأنت ربي ، إلى من تكلني ؟ إلى بعيد يتجهمني ؟ أم إلى عدو ملكته أمري ؟ إن لم يكن بك علي غضب فلا أبالي ، ولكن عافيتك هي أوسع لي ، أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات ، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة من أن تنزل بي غضبك ، أو يحل علي سخطك ، لك العتبي حتى ترضى ، ولا حول ولا قوة إلا بك » .

فلما رآه ابنا ربيعة تحركت له رحمهما ، فدعوا غلاماً لهما نصرانياً ، يقال له عداس ، وقالا له : خذ قطفا من هذا العنب واذهب به إلى هذا الرجل . فلما وضعه بين يدي رسول الله عَلَيْتُهُ مَد يده إليه قائلاً : « باسم الله » ، ثم أكل .

فقال عداس: إن هذا الكلام ما يقوله أهل هذه البلاد ، فقال له رسول الله عَلَيْكُم : من أي البلاد أنت ؟ وما دينك ؟ قال : أنا نصراني ، من أهل « نينوى » . فقال رسول الله عَلَيْكُم من قرية الرجل الصالح يونس بن متى ؟ قال رسول الله عَلَيْكَ : الرجل الصالح يونس بن متى ؟ قال رسول الله عَلَيْكَ : ذاك أخي ، كان نبياً وأنا نبي ، فأكب عداس على رأس رسول الله عَلَيْكُم ويديه ورجليه يقبلها .

فقال ابنا ربيعة أحدهما للآخر : أما غلامك فقد أفسده عليك . فلما جاء عداس قالا له : ويحك ما هذا ؟ قال : يا سيدي ، ما في الأرض شيء خير من هذا الرجل ، لقد أخبرني بأمر لا يعلمه إلا نبي ، قالا له : ويحك يا عداس ، لا يصرفنك عن دينك ، فإن دينك خير من دينه .

ورجع رسول الله عليه في طريق مكة بعد خروجه من الحائط كثيباً محزوناً كسير القلب، فلما بلغ قرن المنازل بعث الله إليه جبريل ومعه ملك الحبال، يستأمره أن يطبق الأخشبين على أهل مكة.

وقد روى البخاري تفصيل القصة - بسنده - عن عروة بن الزبير ، أن عائشة رضي الله عنها حدثته أنها قالت للنبي عَلِيْكِ : هل أتى عليك يوم كان أشد عليك من يوم أحد ؟ قال :

لقيت من قومك ما لقيت ، وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة ، إذ عرضت نفسي على ابن عبد ياليل بن عبد كلال ، فلم يجبني إلى ما أردت ، فانطلقت – وأنا مهموم – على وجهي ، فلم أستفق إلا وأنا بقرن الثعالب – وهو المسمى بقرن المنازل – فرفعت رأسي فإذا أنا بسحابة قد أظلتني ، فنظرت فإذا فيها جبريل ، فناداني ، فقال : إن الله قد سمع قول قومك لك ، وما ردوا عليك . وقد بعث الله إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت فيهم . فناداني ملك الجبال ، فسلم عليك . وقد بعث الله إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت أن أطبق عليهم الأخشبين – أي علي ، ثم قال : يا محمد ، ذلك ، فما شئت ، إن شئت أن أطبق عليهم الأخشبين – أي لفعلت ، والأخشبيان : هما جبلا مكة ، أبو قبيس والذي يقابله وهو قعيقعان – قال النبي عليه : بل أرجو أن يخرج الله عز وجل من أصلابهم من يعبد الله عز وجل وحده لا يشرك به شيئاً (۱) .

وفي هذا الجواب الذي أدلى به الرسول عَلِيْكُم تتجلى شخصيته الفذة ، وما كان عليه من الخلق العظيم الذي لا يدرك غوره .

وأفاق رسول الله عَلَيْظِيم ، واطمأن قلبه ؛ لأجل هذا النصر الغيبي الذي أمده الله عليه من فوق سبع سماوات ، ثم تقدم في طريق مكة حتى بلغ وادي نخلة ، وأقام فيه أياماً . وفي وادي نخلة موضعان يصلحان للإقامة – السيل الكبير والزيمة – لما بهما من الماء والخصب ، ولم نقف على مصدر يعين موضع إقامته عَلِيْظِةً فيه .

وخلال إقامته هناك بعث الله إليه نفراً من الجن ، ذكرهم الله في موضعين من القرآن ، في سورة الأحقاف : ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا ٓ إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنِ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواً أَنْصِتُواً فَلَمَّا فَضِي وَلَوْ إِلَى فَوْمِهِم مُّنذِرِينَ (أَنَّ عَالُواْ يَنَقُومَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كَتَبْا أُنْزِلَ مِنْ بَعْدِمُوسَىٰ أَنْصِتُوا فَلَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى الْحَقِق وَإِلَى طَرِيقٍ مُّسْتَقِيمٍ (أَنَّ يَنَقُومَنَا أَجِيبُواْ دَاعِى اللهِ وَءَامِنُواْ بِهِءَيغُفِرْ لَكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (٢٤: ٢٩، ٣٠، ٣).

وفي سورة الحن : ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَىَّ أَنَّهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرُّمِنَ ٱلْجِينَ فَقَالُوۤ اإِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبَا ۖ ﴾ إلى تمام الآية الخامسة عشرة .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري . كتاب بدء الخلق ٤٥٨/١ ، مسلم . باب ما لقي النبي عَلِيْكُ من أذى المشركين والمنافقين المرك

ومن سياق هذه الآيات - وكذا من سياق الروايات التي وردت في تفسير هذا الحادث - يتبين أن النبي عَلَيْهُ لم يعرف بحضور ذلك النفر من الحن ، وإنما علم ذلك حين أطلعه الله عليه بهذه الآيات ، وأن حضورهم هذا كان لأول مرة ، ويقتضي سياق الروايات أنهم وفدوا بعد ذلك مراراً .

وحقاً كان هذا الحادث نصراً آخر أمده الله من كنوز غيبه المكنون بجنوده التي لا يعلمها إلا هو ، ثم إن الآيات التي نزلت بصدد الحادث كانت في طيها بشارات بنجاح دعوة النبي علمها إلا وأن أي قوة من قوات الكون لا تستطيع أن تحول بينها وبين نجاحها : ﴿ وَمَن لَا يُجِبُ دَاعِي اللهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزِفِ الْمَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ عَلَيْهَا أُولَيْها فَا اللهِ فَضَلَالِ مُبِينٍ ﴾ (٤٦ : ٣٧) ﴿ وَأَنَّا فَلَيْسَ بِمُعْجِزِفِ الْمَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ عَلَيْها أُولَيْها فَا أَوْلَيْها فَي ضَلَالِ مُبِينٍ ﴾ (٤٦ : ٣٧) ﴿ وَأَنَّا فَلَنْ اللهُ عِبْرَاكُ فَي ضَلَالِ مُبِينٍ ﴾ (٤٦ : ٣٧) ﴿ وَأَنَّا فَلَنْ اللهُ عِبْرَالُهُ فِي اللّهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الل

أمام هذه النصرة ، وأمام هذه البشارات ، أقشعت سحابة الكآبة والحزن واليأس ، التي كانت مطبقة عليه منذ أن خرج من الطائف مطروداً مدحوراً ، حتى صمم على العود إلى مكة ، وعلى القيام باستثناف خطته الأولى في عرض الإسلام وإبلاغ رسالة الله الحالدة بنشاط جديد وجماس .

وحینئذ قال له زید بن حارثة : کیف تدخل علیهم وقد أخرجوك ؟ یعنی قریشاً ، فقال : یا زید اِن الله جاعل لما تری فرجاً و هجرجاً ، و اِن الله ناصر دینه ومظهر نبیه .

وسار رسول الله على حتى إذا دنا من مكة مكث بحراء ، وبعث رجلاً من خزاعة إلى الأخنس بن شريق ليجيره ، فقال : أنا حليف ، والحليف لا يجير . فبعث إلى سهيل بن عمرو ، فقال سهيل : إن بني عامر لا تجير على بني كعب ، فبعث إلى المطعم بن عدي ، فقال المطعم : نعم ، ثم تسلح ودعا بنيه وقومه فقال : البسوا السلاح ، وكونوا عند أركان البيت ، فإني قد أجرت محمداً ، ثم بعث إلى رسول الله على أن ادخل ، فدخل رسول الله على ومعه زيد بن حارثة حتى انتهى إلى المسجد الحرام ، فقام المطعم بن عدي على راحلته فنادى يا معشر قريش ، إني قد أجرت محمداً فلا يهجه أحد منكم ، وانتهى رسول الله على الركن فاستلمه ، وصلى ركعتين ، وانصرف إلى بيته ، ومطعم بن عدي وولده محدقون به بالسلاح حتى دخل بيته .

وقيل: إن أبا جهل سأل مطعماً: أمجير أنت أم متابع – مسلم –؟ قال: بل مجير. قال: قد أجرنا من أجرت(١).

وقد حفظ رسول الله عَيْنِيَّ للمطعم هذا الصنيع ، فقال في أسارى بدر : لو كان المطعم بن عدي حياً ثم كلمني في هؤلاء النتني لتركتهم له (٢) .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢/٥٧٣ .

# عرض الإسلام على القبائل والأفراد

في ذي القعدة سنة عشر من النبوة – في أواخر يونيو أو أوائل يوليو سنة ٦١٩م – عاد رسول الله على القبائل والأفراد ، ولاقتراب الموسم كان الناس يأتون إلى مكة رجالاً ، وعلى كُل ضامر يأتين من كل فج عميق ، لقضاء فريضة الحج ، وليشهدوا منافع لهم ، ويذكروا الله في أيام معلومات ، فانتهز رسول الله عَلَيْكُ هذه الفرصة ، فأتاهم قبيلة قبيلة يعرض عليهم الإسلام ، ويدعوهم إليه ، كما كان يدعوهم منذ السنة الرابعة من النبوة ..

## القبائل التي عرض عليها الإسلام:

قال الزهري: وكان ممن يسمى ننا من القبائل الذين أتاهم رسول الله عَلَيْكُم ، ودعاهم وعرض نفسه عليهم بنو عامر بن صعصعة ، ومحارب بن خصفة ، وفزارة ، وغسان ، ومرة ، وحنيفة ، وسليم ، وعبس ، وبنو نصر ، وبنو البكاء ، وكندة ، وكلب ، والحارث بن كعب ، وعدرة ، والحضارمة ، فلم يستجب منهم أحد(١) .

وهذه القبائل التي سماها الزهري لم يكن عرض الإسلام عليها في سنة واحدة ، ولا في موسم واحد ، بل إنما كان ما بين السنة الرابعة من النبوة إلى آخر موسم قبل الهجرة . ولا يمكن تسمية سنة معينة لعرض الإسلام على قبيلة معينة ، نعم هناك قبائل قد جزم العلامة المنصور فوري أن عرض الإسلام عليهم كان في موسم السنة العاشرة (٢) . وقد ذكر ابن إسحاق كيفية العرض وردودهم ، وهاك ملخصاً :

<sup>(</sup>١) روى ذلك الترمذي ، انظر مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص١٤٩ . .

<sup>(</sup>٢) ﴿ رَحْمَةُ لَلْعَالَمِينَ ٧٤/١ ، وبه جزم النجيب آبادي ، انظر تاريخ إسلام ١٢٥/١ .

١ - بنو كلب - أتى النبي عَلَيْكُ إلى بطن منهم ، يقال لهم بنو عبد الله ، فدعاهم إلى الله ، وعرض عليهم نفسه ، حتى إنه ليقول لهم : يا بني عبد الله ، إن الله قد أحسن اسم أبيكم ، فلم يقبلوا منه ما عرض عليهم .

٢ - بنو حنيفة - أتاهم في منازلهم فدعاهم إلى الله ، وعرض عليهم نفسه ، فلم يكن أخد من العرب أقبح عليه رداً منهم .

٣ - وأتى إلى بني عامر بن صعصعة ، فدعاهم إلى الله ، وعرض عليهم نفسه ، فقال بحيرة بن فراس ( رجل منهم ) : والله لو أني أخذت هذا الفتى من قريش لأكلت به العرب ، ثم قال : أرأيت إن نحن بايعناك على أمرك ، ثم أظهرك الله على من خالفك أيكون لنا الأمر من بعدك ؟ قال : الأمر إلى الله ، يضعه حيث يشاء ، فقال له : أفنهدف نحورنا للعرب دونك ، فإذا أظهرك الله كان الأمر لغيرنا ، لا حاجة لنا بأمرك ، فأبوا عليه .

ولما رجعت بنو عامر تحدثوا إلى شيخ لهم لم يواف الموسم ، لكبر سنه ، وقالوا له : جاءنا فتى من قريش من بني عبد المطلب ، يزعم أنه نبي ، يدعونا إلى أن نمنعه ، ونقوم معه ، ونخرج به إلى بلادنا ، فوضع الشيخ يديه على رأسه ، ثم قال : يابني عامر هل لها من تلاف ؟ لذُناباها ١١٠ من مطلب ؟ والذي نفس فلان بيده ما تقولها إسماعيلي قط ، وإنها لحق ، فأين رأيكم كان عنكم ١٦٠ ؟

### المؤمنون من غير أهل مكة:

وكما عرض رسول الله عَلِيْكُ الإسلام على القبائل والوفود ، عرض على الأفراد والأشخاص ، وحصل من بعضهم على ردود صالحة ، وآمن به عدة رجال بعد هذا الموسم بقليل . وهناك لوحة منهم :

ا - سويد بن صامت - كان شاعراً لبيباً من سكان يثرب ، يسميه قومه الكامل ، لجلده وشعره وشرفه ونسبه ، جاء مكة حاجاً أو معتمراً ، فدعاه رسول الله عَلَيْكُ إلى الإسلام ، فقال : لعل الذي معك مثل الذي معي . فقال له رسول الله عَلَيْكَ : وما الذي معك . قال : حكمة لقمان . قال : اعرضها على . فعرضها ، فقال له رسول الله عَلَيْكُ : إن هذا الكلام حسن ، والذي القمان . قال : مثل يضرب لما فات ، وأصله من ذناني الطائر إذا أفلت من حباله فطلبت الأخذ بذناباه .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۱/۲۶ ، ۲۵ .

معي أفضل من هذا ، قرآن أنزله الله تعالى على ، هو هدى ونور ، فتلا عليه رسول الله عليه الله عليه الله عليه القرآن ، ودعاه إلى الإسلام ، فأسلم ، وقال : إن هذا لقول حسن . فلما قدم المدينة لم يلبث أن قتل يوم بعاث(١) . وكان إسلامه في أوائل سنة ١١ من النبوة(١) .

٢ - إياس بن معاذ - كان غلاماً حدثاً من سكان يثرب ، قدم في وفد من الأوس ، جاءوا يلتمسون الحلف من قريش على قومهم من الخزرج ، وذلك قبيل حرب بعاث في أوائل سنة ١١ من النبوة ، إذ كانت نيران العداوة متقدة في يثرب بين القبيلتين - وكان الأوس أقل عدداً من الخزرج - فلما علم رسول الله عنها بمقدمهم جاءهم فجلس إليهم ، وقال لهم : هل لكم في خير مما جئم له ؟ فقالوا : وما ذاك ؟ قال : أنا رسول الله ، بعثني إلى العباد ، أدعوهم أن يعبدوا الله ولا يشركوا به شيئاً ، وأنزل على الكتاب ، ثم ذكر لهم الإسلام ، وتلا عليهم القرآن ، فقال إياس بن معاذ : أي قوم ، هذا والله خير مما جئم له ، فأخذ أبو الحيسر أنس بن رافع - رجل كان في الوفد - حفنة من تراب البطحاء فرمى بها وجه إياس ، وقال : دعنا عنك ، فلعمري لقد جئنا لغير هذا ، فصمت إياس وقام رسول الله عليها ، وانصرفوا إلى المدينة من غير أن ينجحوا في عقد حلف مع قريش .

وبعد رجوعهم إلى يثرب لم يلبث إياس أن هلك ، وكان يهلل ويكبر ويحمد ، ويسبح عند موته ، فلا يشكون أنه مات مسلماً (") .

٣ أبو ذر الغفاري – وكان من سكان نواحي يثرب ، ولما بلغ إلى يثرب خبر مبعث النبي عَلَيْكُ بسويد بن صامت وإياس بن معاذ وقع في أذن أبي ذر أيضاً ، وصار سبباً لإسلامه (١) .

روى البخاري عن ابن عباس قال: قال أبو ذر: كنت رجلاً من غفار، فبلغنا أن رجلاً قد خرج بمكة يزعم أنه نبي، فقلت لأخي: انطلق إلى هذا الرجل وكلمه، وائتني بخبره، فانطلق، فلقيه، ثم رجع، فقلت: ما عندك؟ فقال: والله لقد رأيت رجلاً يأمر بالخير، وينهى

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ١/٥٤، ٤٢٦، ٤٢٧، رحمة للعالمين ١/٤٧.

<sup>(</sup>٢) تاريخ إسلام للنجيب آبادي ١٢٥/١ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٧/٧١ ، ٤٢٨ ، وتاريخ إسلام للنجيب آبادي ١٢٦/١ .

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر الأخير ١٢٨/١.

عن الشر ، فقلت له : لم تشفني من الخبر ، فأحذت جراباً وعصاً ، ثم أقبلت إلى مكة ، فجعلت لا أعرفه ، وأكره أن أسأل عنه ، وأشرب من ماء زمزم وأكون في المسجد . قال : فمر بي على . فقال : كأن الرجل غريب ؟ قال : قلت : نعم . فقال : فانطلق إلى المنزل ، فانطلقت معه ، لا يسألني عن شيء ولا أسأله ولا أخبره . فلما أصبحت غدوت إلى المسجد ؛ لأسأل عنه ، وليس أحد يخبرني عنه بشيء. قال : فمر بي على فقال : أما زال للرجل يعرف منزله بعد ؟ قال : قلت وليس أحد يخبرني عنه بشيء قال : فقال : ما أمرك ؟ وما أقدمك هذه البلدة ؟ قال : قلت له : إن كتمت على أخبرتك ، قال : فإني أفعل ، قال : قلت له : بلغنا أنه قد خرج ههنا رجل يزعم أنه نبي الله فأرسلت أخي يكلمه ، فرجع ولم يشفني من الخبر ، فأردت أن ألقاه .

فقال له: أما إنك قد رشدت ، هذا وجهي إليه ، ادخل حيث أدخل ، فإني إن رأيت أحداً أخافه عليك قمت إلى الحائط كأني أصلح نعلي ، وامض أنت ، فمضى ، ومضيت معه حتى دخل ، ودخلت معه على النبي عليه أله أله أصلح نعلي الإسلام ، فعرضه ، فأسلمت مكاني ، فقال لي : يا أبا ذر ، اكتم هذا الأمر ، وارجع إلى بلدك ، فإذا بلغك ظهورنا فأقبل . فقلت : والذي بعثك بالحق لأصرخن بها بين أظهرهم ، فجئت إلى المسجد وقريش فيه ، فقلت : يا معشر قريش ، إني أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ، فقالوا : قوموا إلى هذا الصابىء . فقاموا ، فضربت لأموت ، فأدركني العباس ، فأكب علي ، ثم اقبل عليهم فقال ، ويلكم تقتلون رجلاً من غفار ؟ ومتجركم وممركم على غفار . فأقلعوا عني ، فلما أن أصبحت الغد ، رجعت ، فقلت مثل ما قلت بالأمس ، فقالوا قوموا إلى هذا الصابىء ، فصنع بي أصبحت الغد ، رجعت ، فقلت مثل ما قلت بالأمس ، فقالوا قوموا إلى هذا الصابىء ، فصنع بي ما صنع بالأمس ، فأدركني العباس ، فأكب على وقال مثل مقالته بالأمس ، أدركني العباس ، فأكب على وقال مثل مقالته بالأمس ،

٤ - طفيل بن عمرو الدوسي - كان رجلاً شريفاً شاعراً لبيباً رئيس قبيلة دوس ، وكان لقبيلته إمارة أو شبه إمارة في بعض نواحي اليمن ، قدم مكة في عام ١١ من النبوة ، فاستقبله أهلها قبل وصوله إليها ، وبذلوا له أجل تحية وأكرم التقدير ، وقالوا له : يا طفيل ، إنك قدمت بلادنا ، وهذا الرجل الذي بين أظهرنا قد أعضل بنا ، وقد فرق جماعتنا ، وشتت أمرنا ، وإنما قوله كالسحر ، يفرق بين الرجل وأبيه ، وبين الرجل وأخيه ، وبين الرجل وزوجه ، وإنا نخشى عليك وعلى قومك ما قد دخل علينا ، فلا تكلمه ولا تسمعن منه شيئاً .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري باب قصة زمزم ٤٩٩/١ ، ٥٠٠ وباب إسلام أبي ذر ٤٤/١ ، ٥٤٥ .

يقول طفيل: فوالله ما زالوا بي حتى أجمعت أن لا أسمع منه شيئاً ولا أكلمه ، حتى حشوت أذني حين غدوت إلى المسجد كرسفا ؛ فرقاً من أن يبلغني شيء من قوله ، قال فغدوت إلى المسجد ، فإذا هو قائم يصلي عند الكعبة ، فقمت قريباً منه ، فأبى الله إلا أن يسمعني بعض قوله ، فسمعت كلاماً حسناً ، فقلت في نفسي : واثكل أمي ، والله إني رجل لبيب شاعر ، ما يخفى على الحسن من القبيح ، فما يمنعني أن أسمع من هذا الرجل ما يقول ؟ فإن كان حسناً قبلته ، وإن كان قبيحاً تركته ، فمكثت حتى انصرف إلى بيته ، فاتبعته ، حتى إذا دخل بيته دخلت عليه فعرضت عليه قصة مقدمي ، وتخويف الناس إياي ، وسد الأذن بالكرسف ، ثم سماع بعض كلامه ، وقلت له : اعرض على أمرك ، فعرض على الإسلام ، وتلا على القرآن ، فوالله ما سمعت قولاً قط أحسن منه ، ولا أمراً أعدل منه ، فأسلمت وشهدت شهادة الحق ، وقلت له : إنى مطاع في قومي ، وراجع إليهم ، وداعيهم إلى الإسلام ، فادع الله أن يجعل لي آية ، فدعا .

وكانت آيته أنه لما دنا من قومه جعل الله نوراً في وجهه مثل المصباح ، فقال : اللهم في غير وجهي ، أخشى ان يقولوا : هذه مثلة ، فتحول النور إلى سوطه ، فدعا أباه وزوجته إلى الإسلام فأسلما، وأبطأ عليه قومه في الإسلام لكن لم يزل بهم حتى هاجر بعد الخندق(١) ومعه سبعون أو ثمانون بيتاً من قومه ، وقد أبلي في الإسلام بلاء حسناً ، وقتل شهيداً يوم اليمامة(١) .

٥ -- ضهاد الأزدي - كان من أزد شنوءة من اليمن ، وكان يرقي من هذا الريح ، قدم مكة فسمع سفهاءها يقولون : إن محمداً مجنون ، فقال : لو أني أتيت هذا الرجل لعل الله يشفيه على يدي ، فلقيه ، فقال رسول الله عَلَيْكُ : إن يدي ، فلقيه ، فقال رسول الله عَلَيْكُ : إن الحمد الله نحمده ونستعينه ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلله فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ، أما بعد .

فقال: أعد على كلماتك هؤلاء، فأعادهن عليه رسول الله عَلَيْكُم ثلاث مرات، فقال: لقد سمعت قول الكهنة وقول السحرة وقول الشعراء، فما سمعت مثل كلماتك هؤلاء، ولقد بلغن قاموس البحر، هات يدك أبايعك على الإسلام، فبايعه (٢٠).

<sup>(</sup>١) بل وبعد الحديبية ، فقد قدم المدينة ورسول الله عَلَيْنَ يخيبر . انظر ابن هشام ٣٨٥/١ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٣٨٢/١ ، ٣٨٣ ، ٣٨٩ ، ٣٨٥ ، رحمة للعالمين ٨١/١ ، ٨٢ ، مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص١٤٧٤ ، تاريخ إسلام للنجيب آبادي ١٢٧/١ .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم ، مشكاة المصابيح ، باب علامة النبوة ٢٥٢٥ .

### ست نسمات طيبة من أهل يثرب:

وفي موسم الحج من سنة ١١ من النبوة – يوليو سنة ٢٠٠م – وجدت الدعوة الإسلامية بذوراً صالحة ، سرعان ما تحولت إلى شجرات باسقات ، اتقى المسلمون في ظلالها الوارفة عن لفحات الظلم والطغيان طيلة أعوام .

وكان من حكمته عَلِيْكُ – إزاء ما كان يلقى من أهل مكة من التكذيب والصد عن سبيل الله – أنه كان يخرج إلى القبائل في ظلام الليل ، حتى لا يحول بينه وبينهم أحد من أهل مكة المشركين (۱) .

خرج كذلك ليلة ومعه أبو بكر وعلي ، فمر على منازل ذهل وشيبان بن ثعلبة وكلمهم في الإسلام . وقد دارت بين أبي بكر وبين رجل من ذهل أسئلة وردود طريفة ، وأجاب بنو شيبان بأرجى الأجوبة ، غير أنهم توقفوا في قبول الإسلام (٢٠) .

ثم مر رسول الله عَلِيْكُ بعقبة مني ، فسمع أصوات رجال يتكلمون (٢) ، فعمدهم حتى لحقهم ، وكانوا ستة نفر من شباب يثرب ، كلهم من الخزرج ، وهم :

(١) أسعد بن زرارة (من بني النجار)

(۲) **عوف بن الحارث بن رفاعة ، ابن عفراء** (من بني النجار)

(٣) رافع بن مالك بن العجلان

( عامر بن مديدة ) قطبة بن عامر بن حديدة ( عن بني سلمة )

(٥) عقبة بن عامر بن نابي (من بني حرام بن كعب)

(٦) جابر بن عبد الله بن رئاب

وكان من سعادة أهل يثرب أنهم كانوا يسمعون من حلفائهم من يهود المدينة أن نبياً من الأنبياء مبعوث في هذا الزمان ، سيخرج فنتبعه ، ونقتلكم معه قتل عاد وإرم (١٠) .

<sup>(</sup>١) تاريخ إسلام للنجيب آبادي ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) انظر مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص١٥١، ١٥١، ١٥١.

 <sup>(</sup>٣) رحمة للعالمين ١/٨٤.

<sup>(</sup>٤) زاد المعاد ٥٠/٢ ، وابن هشام ٢/٩٥ ، ٤١ ه .

فلما لحقهم رسول الله عَلَيْكُ قال لهم: من أنتم ، قالوا: نفر من الخزرج ، قال: من موالي اليهود ؟ أي حلفائهم ، قالوا: نعم . قال: أفلا تجلسون أكلمكم ؟ قالوا: بلى . فجلسوا معه ، فشرح لهم حقيقة الإسلام ودعوته ، ودعاهم إلى الله عز وجل ، وتلا عليهم القرآن . فقال بعضهم لبعض : تعلمون والله يا قوم ، إنه للنبي الذي توعدكم به يهود ، فلا تسبقنكم إليه ، فأسرعوا إلى إجابة دعوته وأسلموا .

وكانوا من عقلاء يثرب ، أنهكتهم الحرب الأهلية التي مضت من قريب ، والتي لا يزال لهيبها مستعراً ، فأملوا أن تكون دعوته سبباً لوضع الحرب ، فقالوا : إنا قد تركنا قومنا ولا قوم بينهم من العداوة والشر ما بينهم ، فعسى أن يجمعهم الله بك ، فسنقدم عليهم ، فندعوهم إلى أمرك ، ونعرض عليهم الذي أجبناك إليه من هذا الدين ، فإن يجمعهم الله عليك فلا رجل أعز منك .

ولما رجع هؤلاء إلى المدينة حملوا إليها رسالة الإسلام ، حتى لم تبق دار من دور الأنصار إلا وفيها ذكر رسول الله عَلِيْكِيْكِ(١) .

### استطراد تزويج رسول الله ـ على ـ بعائشة:

وفي شوال من هذه السنة – سنة ١١ من النبوة – تزوج رسول الله عَلِيْكُ عائشة الصديقة رضي الله عنها ، وهي بنت ست سنين وبني بها بالمدينة في شوال في السنة الأولى من الهجرة وهي بنت تسع سنين(٢) .

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ٢٨/١ ، ٤٣٠ ، ٤٣٠ .

<sup>(</sup>٣) تلقيح فهوم أهل الأثر ص١٠ ، صحيح البَخاري ١/١هـه .

# الإسراء والمعراج

وبينا النبي عَلِيْكُ في هذه المرحلة التي كانت دعوته تشق فيها طريقاً بين النجاح والاضطهاد ، وكانت تتراءى نجوماً ضئيلة تتلمح في آفاق بعيدة ، وقع حادث الإسراء والمعراج .

واختلف في تعيين زمنه على أقوال شتى :

- ١ فقيل : كان الإسراء في السنة التي أكرمه الله فيها بالنبوة ، اختاره الطبري .
  - ٢ وقيل : كان بعد المبعث بخمس سنين ، رجح ذلك النووي والقرطبي .
- ۳ وقیل : کان لیلة السابع والعشرین من شهر رجب سنة ۱۰ من النبوة ، واختاره العلامة المنصورفوري .
  - ٤ وقيل : قبل الهجرة بستة عشر شهراً ، أي في رمضان سنة ١٢ من النبوة .
    - ٥ وقيل : قبل الهجرة بسنة وشهرين ، أي في المحرم سنة ١٣ من النبوة .
      - ٦ وقيل : قبل الهجرة بسنة ، أي في ربيع الأول سنة ١٣ من النبوة .

وردت الأقوال الثلاثة الأول بأن خديجة رضي الله عنها توفيت في رمضان سنة عشر من النبوة ، وكانت وفاتها قبل أن تفرض الصلوات الخمس ، ولا خلاف أن فرض الصلوات الخمس كانت ليلة الإسراء(١) . أما الأقوال الثلاثة الباقية فلم أجد ما أرجح به واحداً منها ، غير أن سياق سورة الإسراء يدل على أن الإسراء متأخر جداً .

<sup>(</sup>١) انظر لهذه الأقوال زاد المعاد ٤٩/٢ ، مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص١٤٨ ، ١٤٩ ، رحمة للعالمين ٧٦/١ وتاريخ إسلام للنجيب آبادي ١٢٤/١ .

وروى أثمة الحديث تفاصيل هذه الوقعة . وفيا يلي نسردها بإيجاز :

قال ابن القيم : أسري برسول الله عَلَيْكُ ، بجسده على الصحيح ، من المسجد الحرام إلى بيت المقدس ، راكباً على البراق ، صحبة جبريل عليهما الصلاة والسلام ، فنزل هناك ، وصلى بالأنبياء إماماً ، وربط البراق بحلقة باب المسجد .

ثم عرج به تلك الليلة من بيت المقدس إلى السهاء الدنيا ، فاستفتح له جبريل ، ففتح له ، فرأى هنالك آدم أبا البشر ، فسلم عليه ، فرحب به ، ورد عليه السلام ، وأقر بنبوته ، وأراه الله أرواح الشهداء عن يمينه ، وأرواح الأشقياء عن يساره .

ثم عرج به إلى السهاء الثنانية ، فاستفتح له ، فرأى فيها يحيى بن زكريا وعيسى بن مريم ، فلقيهما وسلم عليهما ، فردا عليه ، ورحبا به ، وأقرا بنبوته .

ثم عرج به إلى السهاء الثالثة ، فرأى فيها يوسف ، فسلم عليه ، فرد عليه ورحب به ، وأقر بنبوته .

ثم عرج به إلى السهاء الرابعة ، فرأى فيها إدريس ، فسلم عليه ، ورحب به وأقر بنبوته .

ثم عرج به إلى السهاء الخامسة ، فرأى فيها هارون بن عمران ، فسلم عليه ، ورحب به ، وأقر بنبوته .

ثم عرج به إلى السهاء السادسة فلقي فيها موسى بن عمران ، فسلم عليه ورحب به ، وأقر بنبوته .

فلما جاوزه بكى موسى ، فقيل له : ما يبكيك ؟ فقال : أبكي لأن غلاماً بعث من بعدي يدخل الجنة من أمته أكثر مما يدخلها من أمتى .

ثم عرج به إلى السماء السابعة ، فلقي فيها إبراهيم عليه السلام ، فسلم عليه ، ورحب به ، وأقر بنبوته .

ثم رفع إلى سدرة المنتهى ، ثم رفع له البيت المعمور .

ثم عرج به إلى الحبار جل جلاله ، فدنا منه حتى كان قاب قوسين أو أدنى ، فأوحى إلى عبده ما أوحى ، وفرض عليه خمسين صلاة ، فرجع حتى مرّ على موسى ، فقال له : بم أمرك ؟

قال بخمسين صلاة : قال : إن أمتك لا تطيق ذلك ، ارجع إلى ربك فاسأله التخفيف لأمتك ، فالتفت إلى جبريل ، كأنه يستشيره في ذلك ، فأشار : أن نعم ، إن شئت ، فعلا به جبريل حتى أتى به الجبار تبارك وتعالى ، وهو في مكانه – هذا لفظ البخاري في بعض الطرق – فوضع عنه عشراً ، ثم أنزل حتى مر بموسى ، فأخبره ، فقال : ارجع إلى ربك فاسأله التخفيف ، فلم يزل يتردد بين موسى وبين الله عز وجل ، حتى جعلها خمساً ، فأمره موسى بالرجوع وسؤال التخفيف ، فقال : قد استحييت من ربي ، ولكني أرضى وأسلم ، فلما بعد نادى مناد : قد أمضيت فريضتي وخففت عن عبادي – انتهى (١) .

ثم ذكر ابن القيم خلافاً في رؤيته عَلَيْكُ ربه تبارك وتعالى ، ثم ذكر كلاماً لابن تيمية بهذا الصدد ، وحاصل البحث أن الرؤية بالعين لم تثبت أصلاً وهو قول لم يقله أحد من الصحابة . وما نقل عن ابن عباس من رؤيته مطلقاً ورؤيته بالفؤاد فالأول لا ينافي الثاني .

ثم قال : وأما قوله تعالى في سورة النجم ﴿ ثُمَّدَنَا فَنَدَلَى ﴾ (٥٣ : ٨) فهو غير الدنو الذي في قصة الإسراء ، فإن الذي في سورة النجم هو دنو جبريل ، وتدليه ، كما قالت عائشة وابن مسعود ، والسياق يدل عليه ، وأما الدنو والتدلي في حديث الإسراء فذلك صريح في أنه دنو الرب تبارك وتعالى وتدليه ، ولا تعرض في سورة النجم لذلك ، بل فيه أنه رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى . وهذا هو جبريل ، رآه محمد عَلِيلًا على صورته مرتين : مرة في الأرض ، ومرة عند سدرة المنتهى ، والله أعلم (٢) انتهى .

وقد وقع حادث شق صدره عَلِيْكُ هذه المرة أيضاً ، وقد رأى ضمن هذه الرحلة أموراً عديدة :

عرض عليه اللبن والخمر ، فاختار اللبن ، فقيل : هديت الفطرة أو أصبت الفطرة ، أما إنك لو أخذت الخمر غوت أمتك .

ورأى أربعة أنهار في الجنة : نهران ظاهران ، ونهران باطنان ، والظاهران هما : النيل والفرات ،

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٤٨،٤٧/٢ .

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد ۲/۷٪ ، ۶۸ ، وانظر صحیح البخاري ۰/۱، ، ۵۵۰ ، ۶۵۲ ، ۶۷۰ ، ۴۷۱ ، ۶۸۱ ، ۵۵۸ ، ۵۶۹ ، ۵۶۹ ، ۵۶۹ ، ۵۶۹ ، ۵۶۹ .

ومعنى ذلك أن رسالته ستتوطن الأودية الخصبة في النيل والفرات ، وسيكون أهلها حملة الإسلام جيلاً بعد جيل ، وليس معناه أن مياه النهرين تنبع من الجنة .

ورأى مالك خازن النار ، وهو لا يضحك ، وليس على وجهه بشر وبشاشة ، وكذلك رأى الجنة والنار .

ورأى أكلة أموال اليتامي ظلماً لهم مشافر كمشافر الإبل ، يقذفون في أفواههم قطعاً من نار كالأفهار ، فتخرج من أدبارهم .

ورأى أكلة الربا لهم بطون كبيرة ، لا يقدرون لأجلها أن يتحولوا عن مكانهم ، ويمر بهم آل فرعون حين يعرضون على النار فيطأونهم .

ورأى الزناة بين أيديهم لحم سمين طيب إلى جنبه لحم غث منتن ، يأكلون من الغث المنتن ، ويتركون الطيب السمين .

ورأى النساء اللاتي يدخلن على الرجال من ليس من أولادهم ، رآهن معلقات بثديهن .

ورأى عيراً من أهل مكة في الإياب والذهاب ، وقد دلهم على بعير ندّ لهم ، وشرب ماءهم من إناء مغطى وهم نائمون ، ثم ترك الإناء مغطى ، وقد صار ذلك دليلاً على صدق دعواه في صباح ليلة الإسراء(١) .

قال ابن القيم: فلما أصبح رسول الله عَلَيْكُ في قومه أخبرهم بما أراه الله عز وجل من آياته الكبرى ، فاشتد تكذيبهم له وأذاهم وضراوتُهم عليه ، وسألوه أن يصف لهم بيت المقدس ، فجلاه الله له ، حتى عاينه ، فطفق يخبرهم عن آياته ، ولا يستطيعون أن يردوا عليه شيئاً ، وأخبرهم عن وقت قدومها ، وأخبرهم عن البعير الذي يقدمها وكان الأمركا قال ، فلم يزدهم ذلك إلا نفوراً ، وأبى الظالمون إلا كفوراً (٢) .

يقال سمى أبو بكر رضي الله عنه صديقاً ؛ لتصديقه هذه الواقعة حين كذبها الناس(٣) .

<sup>(</sup>۱) المصادر السابقة وابن هشام ۲/۲۹۷، ۴۰۲، ۴۰۳، ۴۰۶، ۴۰۵، ۴۰۰،

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد ٤٨/١ ، وانظر أيضاً صحيح البخاري ٦٨٤/٢ ، وصحيح مسلم ٩٦/١ ، وابن هشام ٤٠٢/١ ، ٤٠٣ .

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر الأخير ٣٩٩/١ .

وأوجز وأعظم ما ورد في تعليل هذه الرحلة هو قوله تعالى : ﴿ لِنُرِيكُ مِنْ اَلْكِنَا ﴾ (١٠: ١) وهذه سنة الله في الأنبياء ، قال : ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِيٓ إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ النَّمِونِينَ ﴾ (٢٠: ٣٠) وقال لموسى : ﴿ لِنُرِيكَ مِنْ اَلْيَتِنَا الْكُبْرَى ﴾ (٢٠: ٣٢) وقال لموسى : ﴿ لِنُرِيكَ مِنْ اَلْيَتِنَا الْكُبْرَى ﴾ (٢٠: ٣٢) وقلد بين مقصود هذه الإرادة بقوله : ﴿ وَلِيكُونَ مِنَ المُوقِنِينَ ﴾ فبعد استناد علوم الأنبياء إلى رؤية الآيات يحصل لهم من عين اليقين ما لا يقادر قدره ، وليس الخبر كالمعاينة ، فيتحملون في سبيل الله ما لا يتحمل غيرهم ، وتصير جميع قوات الدنيا عندهم كجناح بعوضة لا يعبأون بها إذا ما تدول عليهم بالمحن والعذاب .

والحكم والأسرار التي تكمن وراء جزئيات هذه الرحلة إنما محل بحثها كتب أسرار الشريعة ، ولكن هنا حقائق بسيطة تتفجر من ينابيع هذه الرحلة المباركة وتتدفق إلى حدائق أزهار السيرة النبوية ـ على صاحبها الصلاة والسلام والتحية ـ أرى أن أسجل بعضاً منها بالإيجاز :

يرى القارىء في سورة الإسراء أن الله ذكر قصة الإسراء في آية واحدة فقط ، ثم أخذ في ذكر فضائح اليهود وجرائمهم ، ثم نبههم بأن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم ، فربما يظن القارىء أن الآيتين ليس بينهما ارتباط ، والأمر ليس كذلك ، فإن الله تعالى يشير بهذا الأسلوب إلى أن الإسراء إنما وقع إلى بيت المقدس ؛ لأن اليهود سيعزلون عن منصب قيادة الأمة الإنسانية ؛ لما ارتكبوا من الجرائم التي لم يبق معها مجال لبقائهم على هذا المنصب ، وأن الله سينقل هذا المنصب فعلاً إلى رسوله عَلِيْكُ ، ويجمع له مركزي الدعوة الإبراهيمية كليهما ، فقد آن أوان انتقال القيادة الروحية من أمة إلى أمة ، من أمة ملأت تاريخها بالغدر والخيانة والإثم والعدوان ، إلى أمة تتدفق بالبر والخيرات ، ولا يزال رسولها يتمتع بوحي القرآن الذي يهدي للتي هي أقوم .

ولكن كيف تنتقل هذه القيادة ، والرسول يطوف في جبال مكة مطروداً بين الناس ، هذا السؤال يكشف الغطاء عن حقيقة أخرى ، وهي أن دوراً من هذه الدعوة الإسلامية قد أوشك إلى النهاية والتمام ، وسيبدأ دور آخر يختلف عن الأول في مجراه ، ولذلك نرى بعض الآيات تشتمل على إنذار سافر ووعيد شديدبالنسبة إلى المشركين ﴿ وَإِذَا آرَدْنَا آنَ نُهُلِكَ قَرِيةً أَمَرْنَا مُثَرَفِهَا فَفَسَقُواْفِهَا فَحَقَّ عَلَيّها ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرْنَها نَدْمِيرًا ﴾ (١٦:١٧) ﴿ وَكُمْ أَهلَكُنَا مِنَ ٱلْقُرُونِ مِنَ بَعْدِ نُوجٍ وَكُفَى بِرَبِكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴾ (١٧:١٧) وبجنب هذه الايات أخرى تبين لامسلمين قواعد الحضارة وبنودها ومبادئها التي يبتني عليها مجتمعهم

الإسلامي ، كأنهم قد أووا إلى الأرض ، تملكوا فيها أمورهم من جميع النواحي ، وكونوا وحدة متاسكة تدور عليها رحى المجتمع ، ففيه إشارة إلى أن الرسول عليها سيجد ملجاً ومأمنا يستقر فيه أمره ، ويصير مركزاً لبث دعوته في أرجاء الدنيا . هذا سر من أسرار هذه الرحلة المباركة ، يتصل ببحثنا ، فآثرنا ذكره .

ولأجل هذه الحكمة وأمثالها نرى أن الإسراء إنما وقع إما قبيل بيعة العقبة الأولى أو بين العقبتين ، والله أعلم .

# بيعة العقبة الأولى

قد ذكرنا أن ستة نفر من أهل يثرب أسلموا في موسم الحج سنة ١١ من النبوة ، وواعدوا رسول الله عَلِيْكُ إبلاغ رسالته في قومهم .

وكان من جراء ذلك أن جاء في الموسم التالي – موسم الحج سنة ١٢ من النبوة يوليو سنة ٦٢م – اثنا عشر رجلاً ، فيهم خمسة من الستة الذين كانوا قد اتصلوا برسول الله عليه في العام السابق – والسادس الذي لم يحضر هو جابر بن عبد الله بن رئاب – وسبعة سواهم . وهم :

| ( من الخــــزرج ) | من بني النجار | (۱) معاذ بن الحارث ، ابن عفراء | ) |
|-------------------|---------------|--------------------------------|---|
|-------------------|---------------|--------------------------------|---|

الأخيران من الأوس ، والبقية كلهم من الخزرج(١) .

اتصل هؤلاء برسول الله عَلِيلَة عند العقبة بمنى ، فبايعوه بيعة النساء ، أي وفق بيعتهن التي نزلت عند فتح مكة .

روى البخاري عن عبادة بن الصامت أن رسول الله عَلَيْكُ قال : تعالوا ، بايعوني على أن لا تشركوا بالله شيئاً ، ولا تسرقوا ، ولا تزنوا ، ولا تقتلوا أولادكم ، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين

<sup>(</sup>١) رحمة للعالمين ١/٥٥ وابن هشام ٤٣١/١ ، ٤٣٢ ، ٤٣٣ .

أيديكم وأرجلكم ، ولا تعصوني في معروف ، فمن وفى منكم فأجره على الله ، ومن أصاب من ذلك شيئاً فعوقب به في الدنيا فهو له كفارة ، ومن أصاب من ذلك شيئاً فستره الله ، فأمره إلى الله ، إن شاء عاقبه ، وإن شاء عفا عنه . قال : فبايعته ــ وفي نسخة فبايعناه ــ على ذلك(١) .

### سفير الاسلام في المدينة :

وبعد أن تمت البيعة وانتهى الموسم بعث النبي عَلَيْكُ مع هؤلاء المبايعين أول سفير في يثرب ، ليعلم المسلمين فيها شرائع الإسلام ،ويفقههم في الدين ، وليقوم بنشر الإسلام بين الذين لم يزالوا على الشرك ، واختار لهذه السفارة شاباً من شباب الإسلام من السابقين الأولين ، وهو مصعب بن عمير العبدري رضى الله عنه .

### النجاح المغتبط:

نزل مصعب بن عمير على أسعد بن زرارة ، وأخذا يبشان الإسلام في أهل يثرب بجد وحماس ، وكان مصعب يعرف بالمقرىء .

ومن أروع ما يروى من نجاحه في الدعوة أن أسعد بن زرارة خرج به يوماً يريد دار بني عبد الأشهل ودار بني ظفر ، فدخلا في حائط من حوائط بني ظفر ، وجلسا على بئر يقال لها بئر مرق ، واجتمع إليهما رجال من المسلمين – وسعد بن معاذ وأسيد بن حضير سيدا قومهما من بني عبد الأشهل يومئذ على الشرك – فلما سمعا بذلك قال سعد لأسيد : اذهب إلى هذين اللذين قد أتيا ليسفها ضعفاءنا فازجرهما ، وانههما عن أن يأتيا دارينا ، فإن أسعد بن زرارة ابن خالتي ، ولولا ذلك لكفيتك هذا .

فأخذ أسيد حربته وأقبل إليهما ، فلما رآه أسعد قال لمصعب : هذا سيد قومه قد جاءك فاصدق الله فيه ، قال مصعب : إن يجلس أكلمه . وجاء أسيد فوقف عليهما متشماً ، وقال : ما جاء بكما إلينا ؟ تسفهان ضعفاءنا ؟ اعتزلانا إن كانت لكما بأنفسكما حاجة ، فقال له مصعب : أو تجلس فتسمع ، فإن رضيت أمراً قبلته ، وإن كرهته كف عنك ما تكره ، فقال :

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ، باب علامة الإيمان حب الأنصار ٧/١ ، باب وفود الأنصار ٥٥٠/١ ، ١٠٥٥ واللفظ من هذا الباب ، وباب قوله تعالى : ﴿ إِذَا جَاءِكُ المؤمنات ﴾ ٧٢٧/٢ ، باب الحدود كفارة ٢٠٠٣/٢ .

أنصفت ، ثم ركز حربته وجلس ، فكلمه مصعب بالإسلام ، وتلا عليه القرآن . قال : فوالله لعرفنا في وجهه الإسلام قبل أن يتكلم ، في إشراقه وتهلله ، ثم قال : ما أحسن هذا وأجمله ؟ كيف تصنعون إذا أردتم أن تدخلوا في هذا الدين ؟

قالا له: تغتسل ، وتطهر ثوبك ، ثم تشهد شهادة الحق ، ثم تصلي ركعتين . فقام واغتسل ، وطهر ثوبه ، وتشهد وصلى ركعتين ، ثم قال : إن ورائي رجلاً إن تبعكما لم يتخلف عنه أحد من قومه ، وسأرشده إليكما الآن – سعد بن معاذ – ثم أخذ حربته وانصرف إلى سعد في قومه ، وهم جلوس في ناديهم ، فقال سعد : أحلف بالله لقد جاءكم بغير الوجه الذي ذهب به من عندكم .

فلما وقف أسيد على النادي قال له سعد : ما فعلت ؟ فقال : كلمت الرجلين فوالله ما رأيت بهما بأساً ، وقد نهيتهما فقالا : نفعل ما أحببت .

وقد حدثت أن بني حارثة خرجوا إلى أسعد بن زرارة ليقتلوه \_ وذلك أنهم قد عرفوا أنه ابن خالتك \_ ليخفروك ، فقام سعد مغضباً للذي ذكر له ، فأخذ حربته ، وخرج إليهما ، فلما رآهما مطمئنين عرف أن أسيداً إنما أراد منه أن يسمع منهما ، فوقف عليهما متشتاً ، ثم قال لأسعد بن زرارة : والله يا أبا أمامة لولا ما بيني وبينك من القرابة ما رمت هذا مني ، تغشانا في دارنا بما نكره ؟

وقد كان أسعد قال لمصعب: جاءك والله سيد من ورائه قومه ، إن يتبعك لم يتخلف عنك منهم أحد ، فقال مصعب لسعد بن معاذ: أو تقعد فتسمع ؟ فإن رضيت أمراً قبلته ، وإن كرهته عزلنا عنك ما تكره ، قال: قد أنصفت ، ثم ركز حربته فجلس ، فعرض عليه الإسلام ، وقرأ عليه القرآن ، قال: فعرفنا والله في وجهه الإسلام قبل أن يتكلم ، في إشراقه وتهلله ، ثم قال: كيف تصنعون إذا أسلمتم ؟ قالا: تغتسل ، وتطهر ثوبك ، ثم تشهد شهادة الحق ، ثم تصلي ركعتين . ففعل ذلك .

ثم أخذ حربته ، فأقبل إلى نادي قومه ، فلما رأوه قالوا : نحلف بالله لقد رجع بغير الوجه الذي ذهب به .

فلما وقف عليهم قال: يا بني عبد الأشهل ، كيف تعلمون أمري فيكم ؟ قالوا: سيدنا

وأفضلنا رأياً ، وأيمننا نقيبة ، قال : فإن كلام رجالكم ونسائكم على حرام حتى تؤمنوا بالله ورسوله . فما أمسى فيهم رجل ولا امرأة إلا مسلماً ومسلمة إلا رجل واحد \_ وهو الأصيرم \_ تأخر إسلامه إلى يوم أحد ، فأسلم ذلك اليوم وقاتل وقتل ، ولم يسجد لله سجدة ، فقال النبي عَلَيْكَ : « عمل قليلاً وأجر كثيراً » .

وأقام مصعب في بيت أسعد بن زرارة يدعو الناس إلى الإسلام ، حتى لم تبق دار من دور الأنصار إلا وفيها رجال ونساء مسلمون ، إلا ما كان من دار بني أمية بن زيد وخطمة ووائل ، كان فيهم قيس بن الأسلت الشاعر – وكانوا يطيعونه – فوقف بهم عن الإسلام حتى كان عام الخندق سنة خمس من الهجرة .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/۰۳۱، ۳۳۲، ۳۳۷، ۴۳۸، و۲/۰۹، وزاد المعاد ۱/۲۰.

# بيعة العقبة الثانية

في موسم الحج في السنة الثالثة عشرة من النبوة – يونيو سنة ٢٢٢م – حضر لأداء مناسك الحج بضع وسبعون نفساً من المسلمين من أهل يثرب ، جاءوا ضمن حجاج قومهم من المشركين ، وقد تساءل هؤلاء المسلمون فيا بينهم – وهم لم يزالوا في يثرب أو كانوا في الطريق – حتى متى نترك رسول الله عليات يطوف ويطرد في جبال مكة ويخاف ؟

فلما قدموا مكة جرت بينهم وبين النبي عَيِّلِكُ اتصالات سرية ، أدت إلى اتفاق الفريقين على أن يتجمعوا في أوسط أيام التشريق في الشعب الذي عند العقبة حيث الجمرة الأولى من منى ، وأن يتم هذا الاجتاع في سرية تامة في ظلام الليل .

ولنترك أحد قادة الأنصار يصف لنا هذا الاجتماع التاريخي ، الذي حول مجرى الأيام في صراع الوثنية والإسلام ، يقول كعب بن مالك الأنصاري رضى الله عنه :

(°) خرجنا إلى الحج، وواعدنا رسول الله عَلَيْكُ بالعقبة من أوسط أيام التشريق، وكانت الليلة التي واعدنا رسول الله عَلَيْكُ لها، ومعنا عبد الله بن عمرو بن حرام، سيد من ساداتنا وشريف من أشرافنا، أخذناه معنا – وكنا نكتم من معنا من قومنا من المشركين أمرنا – فكلمناه، وقلنا له: يا أبا جابر، إنك سيد من ساداتنا، وشريف من أشرافنا، وإنا نرغب بك عما أنت فيه أن تكون حطباً للنار غداً، ثم دعوناه إلى الإسلام وأخبرناه بميعاد رسول الله عَلَيْكُ إيانا العقبة، قال: فأسلم وشهد معنا العقبة، وكان نقيباً ».

(°) قال كعب : ( فنمنا تلك الليلة مع قومنا في رحالنا ، حتى إذا مضى ثلث الليل خرجنا من رحالنا لميعاد رسول الله عليلة ، نتسلل تسلل القطا مستخفين ، حتى اجتمعنا في الشعب عند

العقبة ، ونحن ثلاثة وسبعون رجلاً وامرأتان من نسائنا ؛ نسيبة بنت كعب ــ أم عمارة ــ من بني مازن بن النجار ، وأسماء بنت عمرو ــ أم منيع ــ من بني سلمة » .

فاجتمعنا في الشعب ننتظر رسول الله عَلَيْكُ حتى جاءنا ، ومعه (عمه) العباس بن عبد المطلب ــ وهو يومئذ على دين قومه ــ إلا أنه أحب أن يحضر أمر ابن أخيه ، وتوثق له ، وكان أول متكلم (١) .

# بداية المحادثة وتشريح العباس لخطورة المسنولية:

وبعد أن تكامل المجلس بدأت المحادثات لإبرام التحالف الديني والعسكري ، وكان أول المتكلمين هو العباس بن عبد المطلب عم رسول الله عَلَيْكُ . تكلم ليشرح لهم – بكل صراحة –خطورة المسؤولية التي ستلقى على كواهلهم نتيجة لهذا التحالف . قال :

« يا معشر الخزرج – وكان العرب يسمون الأنصار خزرجاً ، خزرجها وأوسها كليهما – إن محمداً منا حيث قد علمتم ، وقد منعناه من قومنا ممن هو على مثل رأينا فيه ، فهو في عز من قومه ، ومنعة في بلده ، وإنه قد أبى إلا الانحياز إليكم واللحوق بكم ، فإن كنتم ترون أنكم وافون له بما دعوتموه إليه ، ومانعوه ممن خالفه ، فأنتم وما تحملتم من ذلك ، وإن كنتم ترون أنكم مسلموه وخاذلوه بعد الخروج به إليكم فمن الآن فدعوه ، فإنه في عز ومنعة من قومه وبلده » .

قال كعب : فقلنا له : قد سمعنا ما قلت ، فتكلم يا رسول الله ، فخذ لنفسك ولربك ما أحببت (٢) .

وهذا الجواب يدل على ما كانوا عليه من عزم وتصميم وشجاعة وإيمان وإخلاص في تحمل هذه المسؤولية العظيمة ، وتحمل عواقبها الخطيرة .

وألقى رسول الله عَلِيْكُ بعد ذلك بيانه ، ثم تمت البيعة .

<sup>(</sup>١) ابن هشام ١/٠٤٤، ٤٤١.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٢/١٤٤، ٤٤٢.

#### بنود البيعة:

وقد روى ذلك الإمام أحمد عن جابر مفصلاً . قال جابر : قلنا : يا رسول الله على ما نبايعك ؟ قال :

- (١) على السمع والطاعة في النشاط والكسل.
  - (٢) وعلى النفقة في العسر واليسر .
  - (٣) وعلى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر .
- (٤) وعلى أن تقوموا في الله ، لا تأخذكم في الله لومة لائم .
- (٥) وعلى أن تنصروني إذا قدمت إليكم ، وتمنعوني مما تمنعون منه أنفسكم وأزواجكم وأبناءكم ، ولكم الجنة(١) .

وفي رواية كعب – التي رواها ابن إسحاق – البند الأخير فقط من هذه البنود ، ففيه و قال كعب . فتكلم رسول الله عليه القرآن ، ودعا إلى الله ، ورغب في الإسلام ، ثم قال : أبايعكم على أن تمنعوني مما تمنعون منه نساءكم وأبناءكم . فأخذ البراء بن معرور بيده ثم قال : نعم ، والذي بعثك بالحق ( نبياً ) لنمنعنك مما نمنع أُزْرَنا (٢) منه ، فبايعنا يا رسول الله ، فنحن والله أبناء الحرب وأهل الحلقة ، ورثناها كابراً ( عن كابر ) .

قال: فاعترض القول – والبراء يكلم رسول الله عَلَيْكُ – أبو الهيثم بن التيهان، فقال: يا رسول الله إن بيننا وبين الرجال حبالاً، وإنا قاطعوها – يعني اليهود – فهل عسيت إن نحن فعلنا ذلك، ثم أظهرك الله أن ترجع إلى قومك وتدعنا ؟

قال : فتبسم رسول الله عليه ، ثم قال : بل الدم الدم ، والهدم الهدم ، أنا منكم وأنتم مني ، أحارب من حاربتم ، وأسالم من سالمتم (٢) .

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد بإسناد حسن ، وصححه الحاكم وابن حبان ، انظر مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص١٥٥ ، وروى ابن إسحاق ما يشبه هذا عن عبادة بن الصامت ، وفيه بند زائد ، وهو و أن لا ننازع الأمر أهله ، انظر ابن هشام ٤٥٤١ .

<sup>(</sup>٢) العرب تكني عن المرأة بالإزار وتكني أيضاً بالإزار عن النفس.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ۲/۲۶ .

## التأكيد من خطورة البيعة:

وبعد أن تمت المحادثة حول شروط البيعة ، وأجمعوا على الشروع في عقدها قام رجلان من الرعيل الأول ممن أسلموا في مواسم سنتي ١١، ١٢ من النبوة ، قام أحدهما تلو الآخر ، ليؤكدا للقوم خطورة المسؤولية ، حتى لا يبايعوه إلا على جلية من الأمر ، وليعرفا مدى استعداد القوم للتضحية ويتأكدا من ذلك .

قال ابن إسحاق: لما اجتمعوا للبيعة قال العباس بن عبادة بن نضلة: هل تدرون علام تبايعون هذا الرجل؟ قالوا: نعم، قال: إنكم تبايعونه على حرب الأحمر والأسود من الناس، فإن كنتم ترون أنكم إذا نهكت أموالكم مصيبة، وأشرافكم قتلاً أسلمتموه، فمن الآن، فهو والله إن فعلتم خزي الدنيا والآخرة، وإن كنتم ترون أنكم وافون له بما دعوتموه إليه على نهكة الأموال وقتل الأشراف فخذوه، فهو والله خير الدنيا والآخرة.

قالوا: فإنا نأخذه على مصيبة الأموال وقتل الأشراف ، فمالنا بذلك يا رسول الله إن نحن وفينا بذلك ؟ قال : الجنة . قالوا ابسط يدك ، فبسط يده فبايعوه(١) .

وفي رواية جابر (قال): فقمنا نبايعه ، فأخذ بيده أسعد بن زرارة – وهو أصغر السبعين – فقال رويداً يا أهل يترب ، إنا لم نضرب إليه أكباد الإبل إلا ونحن نعلم أنه رسول الله ، وأن إخراجه اليوم مفارقة العرب كافة ، وقتل خياركم ، وأن تعضكم السيوف ، فإما أنتم تصبرون على ذلك فخذوه ، وأجركم على الله ، وإما أنتم تخافون من أنفسكم خيفة فذروه ، فهو أعذر لكم عند الله (٢).

#### عقد البيعة:

وبعد إقرار بنود البيعة ، وبعد هذا التأكيد والتأكد بدأ عقد البيعة بالمصافحة ، قال جابر - بعد أن حكى قول أسعد بن زرارة - : فقالوا يا أسعد ، أمط عنا يدك ، فوالله لا نذر هذه البيعة ، ولا نستقيلها(٢) .

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ٤٤٦/١ .

٧) رواه الإمام أحمد من حديث جابر .

٣) نفس للصدر.

وحينفذ عرف أسعد مدى استعداد القوم للتضحية في هذا السبيل ، وتأكد منه \_ وكان هو الداعية الكبير مع مصعب بن عمير ، وبالطبع فكان هو الرئيس الديني على هؤلاء المبايعين \_ فكان هو السابق إلى هذه البيعة . قال ابن إسحاق : فبنو النجار يزعمون أن أبا أمامة أسعد بن زرارة كان أول من ضرب على يده (١) .

وبعد ذلك بدأت البيعة العامة ، قال جابر : فقمنا إليه رجلاً رجلاً فأخذ علينا البيعة ، يعطينا بذلك الجنة<sup>(٢)</sup> .

وأما بيعة المرأتين اللتين شهدتا الوقعة فكانت قولاً . ما صافح رسول الله عَلَيْكُ امرأة أجنبية قط (٢) .

### اثنا عشر نقيباً:

وبعد أن تمت البيعة طلب رسول الله عَلِيلِهِ انتخاب اثني عشر زعياً يكونون نقباء على قومهم ، يكفلون المسؤولية عنهم في تنفيذ بنود هذه البيعة ، فقال للقوم : أخرجوا إليَّ منكم اثني عشر نقيباً ؛ ليكونوا على قومكم بما فيهم .

فتم انتخابهم في الحال ، وكانوا تسعة من الخزرج وثلاثة من الأوس . وهاك أسماؤهم :

### نقباء الخزرج:

- (١) أسعد بن زرارة بن عدس .
- (٢) سعد بن الربيع بن عمرو .
- (٣) عبد الله بن رواحة بن ثعلبة .
- (٤) رافع بن مالك بن العجلان .

<sup>(</sup>۱) قال ابن إسحاق: وبنو عبد الأشهل يقولون: بل أبو الهيثم بن التيهان، وقال كعب بن مالك: بل البراء بن معرور ( ابن هشام ٤٤٧/١) قلت: لعلهم حسبوا ما دار بينهما وبين الرسول عَلَيْكُ بيعة، وإلا فأحرى الناس بالتقديم إذ ذاك هو أسعد بن زرارة. والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد .

<sup>(</sup>٣) انظر صحيح مسلم باب كيفية بيعة النساء ١٣١/٢.

- (٥) البراء بن معرور بن صخر .
- (٦) عبد الله بن عمرو بن حرام .
- (٧) عبادة بن الصامت بن قيس .
  - (٨) سعد بن عبادة بن دليم .
- (٩) المنذر بن عمرو بن خنيس .

### نقباء الأوس:

- (١) أسيد بن حضير بن سماك .
- (٢) سعد بن خيثمة بن الحارث .
- (٣) رفاعة بن عبد المنذر بن زبير<sup>(١)</sup> .

ولما تم انتخاب هؤلاء النقباء أخذ عليهم النبي عَلِيُّكُ ميثاقاً آخر بصفتهم رؤساء مسؤولين .

قال لهم: « أنتم على قومكم بما فيهم كفلاء ككفالة الحواريين لعيسى بن مريم ، وأنا كفيل على قومي - يعني المسلمين - » قالوا: نعم .

### شيطان يكتشف المعاهدة:

ولما تم إبرام المعاهدة ، وكان القوم على وشك الانفضاض ، اكتشفها أحد الشياطين ، وحيث جاء هذا الاكتشاف في اللحظة الأخيرة ، ولم يكن يمكن إبلاغ زعماء قريش هذا الخبر سراً ليباغتوا المجتمعين وهم في الشعب ؛ قام ذلك الشيطان على مرتفع من الأرض ، وصاح بأنفذ صوت سمع قط : « يا أهل الأخاشب – المنازل – هل لكم في محمد والصباة معه ؟ قد اجتمعوا على حربكم » .

فقال رسول الله عَلَيْكُ ( هذا أزب العقبة ، أما والله يا عدو الله لأتفرغن لك ) . ثم أمرهم أن ينفضوا إلى رحالهم (٢) .

<sup>(</sup>١) زيير بالباء الموحدة ، وقيل بدل رفاعة ، أبو الهيثم بن التيهان ، ابن هشام ٤٤٦ ، ٤٤٤ ، ٤٤٦ .

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد ۱/۲ه.

## استعداد الأنصار لضرب قريش:

وعند سماع صوت هذا الشيطان قال العباس بن عبادة بن نضلة : ق والذي بعثك بالحق ، إن شئت نميلن على أهل منى غداً بأسيافنا ، فقال رسول الله عليالية : لم نؤمر بذلك ، ولكن ارجعوا إلى رحالكم ، فرجعوا وناموا حتى أصبحوا(١) .

# قريش تقدم الاحتجاج إلى رؤساء يثرب:

ولما قرع هذا الخبر آذان قريش وقعت فيهم ضجة أثارت القلاقل والأحزان ، لأنهم كانوا على معرفة تامة من عواقب مثل هذه البيعة ونتائجها بالنسبة إلى أنفسهم وأموالهم ، فما إن أصبحوا حتى توجه وفد كبير من زعماء مكة وأكابر مجرميها إلى مخيم أهل يثرب ، ليقدم احتجاجه الشديد على هذه المعاهدة . فقد قال :

و يا معشر الخزرج ، إنه قد بلغنا أنكم قد جئتم إلى صاحبنا هذا تستخرجونه من بين أظهرنا ، وتبايعونه على حربنا ، وإنه والله ما من حي من العرب أبغض إلينا من أن تنشب الحرب بيننا وبينهم منكم ٥(١) .

ولما كان مشركو الحزرج لا يعرفون شيئاً عن هذه البيعة ؛ لأنها تمت في سرية تامة ، وفي ظلام الليل ، انبعث هؤلاء المشركون يحلفون بالله : ما كان من شيء ، وما علمناه ، حتى أتوا عبد الله بن أبي بن سلول ، فجعل يقول : هذا باطل ، وما كان هذا ، وما كان قومي ليفتاتوا على مثل هذا ، لو كنت بيثرب ما صنع قومي هذا حتى يؤامروني .

أما المسلمون فنظر بعضهم إلى بعض ، ثم لاذوا بالصمت ، فلم يتحدث أحد منهم بنفي أو إثبات .

.ومال زعماء قريش إلى تصديق المشركين ، فرجعوا خائبين .

<sup>(</sup>١) ابن هشام ١/٤٤٨ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ١/٤٤٨.

### تأكد الخبر لدى قريش ومطاردة المبايعين:

عاد زعماء مكة وهم على شبه اليقين من كذب هذا الخبر ، لكنهم لم يزالوا يتنطسونه \_ يكثرون البحث عنه ويدققون النظر فيه \_ حتى تأكد لديهم أن الخبر صحيح ، والبيعة قد تمت فعلاً . وذلك بعد ما نفر الحجيج إلى أوطانهم ، فسارع فرسانهم بمطاردة اليثربيين ، ولكن بعد فوات الأوان ، إلا أنهم تمكنوا من رؤية سعد بن عبادة والمنذر بن عمرو ، فطاردوهما ، فأما المنذر فأعجز القوم ، وأما سعد فألقوا القبض عليه ، فربطوا يديه إلى عنقه بنسع رحله ، وجعلوا يضربونه ويجرونه ويجرون شعره حتى أدخلوه مكة ، فجاء المطعم بن عدي والحارث بن حرب بن أمية فخلصاه من أيديهم . إذ كان سعد يجير لهما قوافلهما المارة بالمدينة ، وتشاورت الأنصار حين فقدوه أن يكروا إليه ، فإذا هو قد طلع عليهم ، فوصل القوم جميعاً إلى المدينة () .

هذه هي بيعة العقبة الثانية - التي تعرف ببيعة العقبة الكبرى - وقد تمت في جو تعلوه عواطف الحب والولاء والتناصر بين أشتات المؤمنين ، والثقة والشجاعة والاستبسال في هذا السبيل ، فمؤمن من أهل يترب يحنو على أخيه المستضعف في مكة ، ويتعصب له ، ويغضب من ظالمه ، وتجيش في حناياه مشاعر الود لهذا الأخ الذي أحبه بالغيب في ذات الله .

ولم تكن هذه المشاعر والعواطف نتيجة نزعة عابرة تزول على مر الأيام ، بل كان مصدرها هو الإيمان بالله ويرسوله وبكتابه ، إيمان لا يزول أمام أي قوة من قوات الظلم والعدوان ، إيمان إذا هبت ربحه جاءت بالعجائب في العقيدة والعمل ، وبهذا الإيمان استطاع المسلمون أن يسجلوا على أوراق الدهر أعمالاً ، ويتركوا عليها آثاراً ، خلا عن نظائرها الغابر والحاضر ، وسوف يخلو المستقبل .

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد ۱/۲ه، ۲ه، این هشام ۱/۸۶۱، ۱۹۹۹، ۵۰۰.

# طلائع الهجرة

وبعد أن تمت بيعة العقبة الثانية ، ونجح الإسلام في تأسيس وطن له وسط صحراء تموج بالكفر والجهالة – وهو أخطر كسب حصل عليه الإسلام منذ بداية دعوته – أذن رسول الله عَلِيْكُ للمسلمين بالهجرة إلى هذا الوطن .

ولم يكن معنى الهجرة إلا إهدار المصالح ، والتضحية بالأموال ، والنجاة بالشخص فحسب ، مع الإشعار بأنه مستباح منهوب ، قد يهلك في أوائل الطريق أو نهايتها ، وبأنه يسير نحو مستقبل مبهم ، لا يدري ما يتمخض عنه من قلاقل وأحزان .

وبدأ المسلمون يهاجرون ، وهم يعرفون كل ذلك ، وأخذ المشركون يحولون بينهم وبين خروجهم ، لما كانوا يحسون من الخطر ، وهاك نماذج من ذلك :

(١) كان من أول المهاجرين أبو سلمة – هاجر قبل العقبة الكبرى بسنة على ما قاله ابن إسحاق – وزوجته وابنه ، فلما أجمع على الخروج قال له أصهاره : هذه نفسك غلبتنا عليها ، أرأيت صاحبتنا هذه ؟ علام نتركك تسير بها في البلاد ؟ فأخذوا منه زوجته ، وغضب آل أبي سلمة لرجلهم ، فقالوا : لا نترك ابننا معها إذ نزعتموها من صاحبنا ، وتجاذبوا الغلام بينهم فخلعوا يده ، وذهبوا به . وانطلق أبو سلمة وحده إلى المدينة ، وكانت أم سلمة بعد ذهاب زوجها ، وضياع ابنها تخرج كل غداة بالأبطح تبكي حتى تمسي ، ومضى على ذلك نحو سنة ، فرق لها أحد ذويها وقال : ألا تخرجون هذه المسكينة ؟ فرقتم بينها وبين زوجها وولدها فقالوا لها : الحقى بزوجك إن شئت ، فاسترجعت ابنها من عصبته ، وخرجت تريد المدينة – رحلة تبلغ الحقى بزوجك إن شئت ، فاسترجعت ابنها من عصبته ، وخرجت تريد المدينة – رحلة تبلغ خمسائة كيلو متراً – وليس معها أحد من خلق الله ، حتى إذا كانت بالتنعيم لقيها عثمان بن طلحة بن أبي طلحة ، وبعد أن عرف حالها شيعها حتى أقدمها إلى المدينة ، فلما نظر إلى قباء

قال : زوجك في هذه القرية فادخليها على بركة الله ، ثم انصرف راجعاً إلى مكة(١) .

(٢) ولما أراد صهيب الهجرة قال له كفار قريش: أتيتنا صعلوكاً حقيراً ، فكثر مالك عندنا ، وبلغت الذي بلغت ، ثم تريد أن تخرج بمالك ونفسك ؟ والله لا يكون ذلك . فقال لهم صهيب : أرأيتم إن جعلت لكم مالي ، أتخلون سبيلي ؟ قالوا : نعم . قال : فإني قد جعلت لكم مالي ، فبلغ ذلك رسول الله عليه فقال : ريح صهيب ، ريح صهيب ، .

(٣) وتواعد عمر بن الخطاب ، وعياش بن أبي ربيعة ، وهشام بن العاص بن واثل موضعاً يصبحون عنده ، ثم يهاجرون إلى المدينة ، فاجتمع عمر وعياش وحبس عنهما هشام .

ولما قدما المدينة ونزلا بقباء قدم أبو جهل وأخوه الحارث إلى عياش – وأم الثلاثة واحدة – فقالا له : إن أمك قد نذرت أن لا يمس رأسها مشط ، ولا تستظل بشمس حتى تراك ، فرق لها . فقال له عمر : يا عياش ، أنه والله إن يريدك القوم إلا ليفتنوك عن دينك فاحذرهم ، فوالله لو آذى أمك القمل لامتشطت ، ولو قد اشتد عليها حر مكة لاستظلت ، فأبى عياش إلا الحروج معهما ؛ ليبر قسم أمه ، فقال له عمر : أما إذ قد فعلت ما فعلت فخذ ناقتي هذه فإنها ناقة نجيبة ذلول ، فالزم ظهرها ، فإن رابك من القوم ريب فانج عليها . فخرج عليها معهما ، حتى إذا كانوا ببعض الطريق قال له أبو جهل: يا ابن أخي والله لقد استغلظت بعيري هذا، أفلا تعقبني على ناقتك هذه ؟ قال : بلى فأناخ وأناخا ليتحول عليها ، فلما استووا بالأرض عدوا عليه فأوثقاه وربطاه ، ثم دخلا به مكة نهاراً موثقاً ، وقالا : يا أهل مكة ، هكذا فافعلوا بسفهائكم ، كا فعلنا بسفيهنا هذا") .

هذه ثلاثة نماذج لما كان المشركون يفعلونه بمن يريد الهجرة إذا علموا ذلك . ولكن مع كل

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۱۹ ، ۲۹۹ ، ۲۷۰ .

<sup>(</sup>٢) - نفس المصدر ١/٤٧٧ .

<sup>(</sup>٣) بقي هشام وعياش في قيد الكفار حتى إذا هاجر رسول الله عليه قال يوماً: من لي بعياش وهشام ؟ فقال الوليد بن الوليد : أنا لك يا رسول الله بهما ، فقدم الوليد مكة مستخفياً ، ولقي امرأة تحمل إليهما طعاماً فتبعها حتى عرف موضعهما ، وكانا محبوسين في بيت لا سقف له ، فلما أمسى تسور الجدار ، وقطع قيديهما وحملهما على بعيره حتى قدم المدينة انظر ابن هشام ٤٧٤/١ ، ٤٧٥ ، وكان قدوم عمر المدينة في عشرين من الصحابة (صحيح البخاري ٥٥٨/١) .

ذلك خرج الناس أرسالا يتبع بعضهم بعض . وبعد شهرين وبضعة أيام من بيعة العقبة الكبرى لم يبق بكت خرج الناس أرسالا يتبع بعضهم بعض . وبعد شهرين وبضعة أيام من بيعة العقبة الكبرى لم يبق بمكة من المسلمين إلا رسول الله عَلِيقَةً وأبو بكر وعلي – أقاما بأمره لهما – وإلا من احتبسه المشركون كرها . وقد أعد رسول الله عَلَيْقَةً جهازه ينتظر متى يؤمر بالخروج ، وأعد أبو بكر جهازه (۱) .

روى البخاري عن عائشة قالت: قال رسول الله عَلَيْكُ للمسلمين إني أريت دار هجرتكم ذات نخل بين لابتين – وهما الحرتان – فهاجر من هاجر قبل المدينة . ورجع عامة من كان هاجر بأرض الحبشة إلى المدينة ، وتجهز أبو بكر قبل المدينة ، فقال له رسول الله عَلَيْكُ على رسلك ، فإني أرجو أن يؤذن لي ، فقال له أبو بكر : وهل ترجو ذلك بأبي أنت ؟ قال : نعم فحبس أبو بكر نفسه على رسول الله عَلَيْكُ ليصحبه ، وعلف راحلتين كانتا عنده ورق السمر – وهو الخبط – أربعة أشهر (٢) .

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٢/٢ه.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ، باب هجرة النبي عَلِيْكُ وأصحابه ٥٥٣/١ .

# في دار الندوة «برلمان قريش»

ولما رأى المشركون أصحاب رسول الله عليه قد تجهزوا وخرجوا ، وحملوا وساقوا الذراري والأطفال والأموال إلى الأوس والخزرج ، وقعت فيهم ضجة أثارت القلاقل والأحزان ، وأخذ القلق يساورهم بشكل لم يسبق له مثيل ، فقد تجسد أمامهم الخطر الحقيقي العظيم ، الذي يهدد كيانهم الوثني والاقتصادي ، فقد كانوا يعلمون ما في شخصية محمد – عليه وسبيله ، ثم التأثير مع كال القيادة والإرشاد ، وما في أصحابه من العزيمة والاستقامة والفداء في سبيله ، ثم ما في قبائل الأوس والخزرج من قوة ومنعة ، وما في عقلاء هاتين القبيلتين من عواطف السلم والصلاح ، والتداعي إلى نبذ الأحقاد فيا بينهما ، بعد أن ذاقوا مرارة الحروب الأهلية طيلة أعوام من الدهر .

كما كانوا يعرفون ما للمدينة من الموقع الاستراتيجي بالنسبة إلى المحجة التجارية التي تمر بساحل البحر الأحمر من اليمن إلى الشام. وقد كان أهل مكة يتاجرون إلى الشام بقدر ربع مليون دينار ذهب سنوياً ، سوى ما كان لأهل الطائف وغيرها . ومعلوم أن مدار هذه التجارة كان على استقرار الأمن في تلك الطريق .

فلا يخفى ما كان لقريش من الخطر البالغ في تمركز الدعوة الإسلامية في يثرب ، ومجابهة أهلها ضدهم .

شعر المشركون بتفاقم الخطر الذي كان يهدد كيانهم ، فصاروا يبحثون عن أنجع الوسائل لدفع هذا الخطر ، الذي مبعثه الوحيد هو حامل لواء دعوة الإسلام محمد عليه .

وفي يوم الحميس ٢٦ من شهر صفر سنة ١٤ من النبوة ، الموافق ١٢ من شهر سبتمبر سنة

77۲م(۱) - أي بعد شهرين ونصف تقريباً من بيعة العقبة الكبرى - عقد برلمان مكة (دار الندوة) في أوائل النهار (۲) أخطر اجتماع له في تاريخه ، وتوافد إلى هذا الاجتماع جميع نواب القبائل القرشية ، ليتدارسوا خطة حاسمة تكفل القضاء سريعاً على حامل لواء الدعوة الإسلامية ، وتقطع تيار نورها عن الوجود نهائياً .

وكانت الوجوه البارزة في هذا الاجتماع الخطير من نواب قبائل قريش :

- (١) أبو جهل بن هشام ، عن قبيلة بني مخزوم .
- (٢) جبير بن مطعم ، وطعيمة بن عدي ، والحارث بن عامر ، عن بني نوفل بن عبد مناف .
  - (٣) شيبة وعتبة ابنا ربيعة وأبو سفيان بن حرب ، عن بني عبد شمس بن عبد مناف .
- (٤) النضر بن الحارث ( وهو الذي كان ألقى على رسول الله عَلَيْتُهُ سلا جزور ) عن بني عبد الدار .
- (٥) أبو البختري بن هشام ، وزمعة بن الأسود ، وحكيم بن حزام عن بني أسد بن عبد العزى .
  - (٦) نبيه ومنبه ابنا الحجاج ، عن بني سهم .
    - (٧) أمية بن خلف ، عن بني جمع .

ولما جاءوا إلى دار الندوة حسب الميعاد اعترضهم إبليس في هيئة شيخ جليل ، عليه بَتُ له ، ووقف على الباب ، فقالوا : من الشيخ ؟ قال : شيخ من أهل نجد سمع بالذي اتعدتم له ، فحضر معكم ليسمع ما تقولون ، وعسى أن لا يعدمكم منه رأياً ونصحاً . قالوا : أجل فادخل ، فدخل معهم .

<sup>(</sup>۱) أخذنا هذا التاريخ بعد مراجعة التحقيقات التي سجلها العلامة محمد سليمان المنصور فوري في رحمة للعالمين ١/٩٥، ٩٧، ، ١٠٢، ٢٤٧١/٢ .

<sup>(</sup>٢) يدل على انعقاد الاجتماع في أوائل النهار ما رواه ابن إسحاق أن جبريل أخبر النبي عَلَيْكُ بمؤامرة هذا الاجتماع وأذن في الهجرة . ثم ما رواه البخاري من حديث عائشة أن النبي عَلَيْكُ جاء أبا بكر في نحر الظهيرة وقال له : وقد أذن في الحروج ، وسيأتي .

# النقاش البرلماني والإجماع على قرار غاشم بقتل النبي ـ ﷺ -:

وبعد أن تكامل الاجتماع بدأ عرض الاقتراحات والحلول ، ودار النقاش طويلاً . قال أبو الأسود : نخرجه من بين أظهرنا وننفيه من بلادنا ، ولا نبالي أين ذهب ، ولا حيث وقع ، فقد أصلحنا أمرنا وألفتنا كما كانت .

قال الشيخ النجدي: لا والله ما هذا لكم برأي ، ألم تروا حسن حديثه ، وحلاوة منطقه ، وغلبته على قلوب الرجال بما يأتي به ؟ والله لو فعلتم ذلك ما أمنتم أن يحل على حي من العرب ، ثم يسير بهم إليكم — بعد أن يتابعوه — حتى يطأكم بهم في بلادكم ، ثم يفعل بكم ما أراد ، دبروا فيه رأياً غير هذا .

قال أبو البختري: احبسوه في الحديد، وأغلقوا عليه باباً، ثم تربصوا به ما أصاب أمثاله من الشعراء الذين كانوا قبله – زهيراً والنابغة – ومن مضى منهم من هذا الموت، حتى يصيبه ما أصابهم.

قـال الشيخ النجدي: لا والله ما هذا لكـم برأي ، والله لئن حبستموه – كما تقولون – ليخرجن أمره من وراء الباب الذي أغلقتم دونه إلى أصحابه ، فلأوشكوا أن يثبوا عليكم ، فينزعوه من أيديكم ، ثم يكاثروكم به ، حتى يغلبوكم على أمركم . ما هذا لكم برأي ، فانظروا في غيره .

وبعد أن رفض البرلمان هذين الاقتراحين قدم إليه اقتراح آثم وافق عليه جميع أعضائه ، تقدم به كبير مجرمي مكة أبو جهل بن هشام . قال أبو جهل : والله إن لي فيه رأياً ما أراكم وقعتم عليه بعد ، قالوا : وما هو يا أبا الحكم ؟ قال : أرى أن نأخذ من كل قبيلة فتى شاباً جليداً نسيباً وسيطاً فينا ، ثم نعطي كل فتى منهم سيفاً صارماً ، ثم يعمدوا إليه ، فيضربوه بها ضربة رجل واحد ، فيقتلوه ، فنستر يح منه ، فإنهم إذا فعلوا ذلك تفرق دمه في القبائل جميعاً ، فلم يقدر بنو عبد مناف على حرب قومهم جميعاً ، فرضوا منا بالعقل ، فعقلناه لهم .

قال الشيخ النجدي: القول ما قال الرجل، هذا الرأي الذي لا أرى غيره. ووافق برلمان مكة على هذا الاقتراح الآثم بالإجماع، ورجع النواب إلى بيوتهم، وقد صمموا على تنفيذ هذا القرار فوراً (١).

<sup>(</sup>١) انظر ابن هشام ٤٨٠/١ ، ٤٨١ ، ٤٨٢ .

# هجرة النبي \_ ﷺ \_

ولما تم اتخاذ القرار الغاشم بقتل النبي عَيِّلِيَّةٍ نزل إليه جبريل بوحي ربه تبارك وتعالى ، فأخبره بمؤامرة قريش ، وأن الله قد أذن له في الخروج ، وحدد له وقت الهجرة قائلاً : لا تبت هذه الليلة على فراشك الذي كنت تبيت عليه(١) .

وذهب النبي عَيِّلِيَّةٍ في الهاجرة إلى أبي بكر رضي الله عنه ؛ ليبرم معه مراحل الهجرة ، قالت عائشة رضي الله عنها : بينا نحن جلوس في بيت أبي بكر في نحر الظهيرة قال قائل لأبي بكر هذا رسول الله عَيِّلِيَّةٍ متقنعاً ، في ساعة لم يكن يأتينا فيها ، فقال أبو بكر : فداء له أبي وأمي ، والله ما جاء به في هذه الساعة إلا أمر .

قالت : فجاء رسول الله عَلَيْظُهُ فاستأذن ، فأذن له ، فدخل ، فقال النبي عَلَيْظُهُ لأبي بكر : « أخرج من عندك » . فقال أبو بكر : إنما هم أهلك ، بأبي أنت يا رسول الله . قال : « فإني قد أذن لي في الخروج » ، فقال أبو بكر : الصحبة بأبي أنت يا رسول الله ؟ قال رسول الله عَلَيْظَهُ : « نعم »(٢) .

وبعد إبرام خطة الهجرة رجع رسول الله عَلِيُّكُ إلى بيته ، ينتظر مجيء الليل .

### تطويق منزل الرسول ـ ﷺ ـ:

أما أكابر مجرمي قريش فقضوا نهارهم في الإعداد لتنفيذ الخطة المرسومة التي أبرمها برلمان مكة ( دار الندوة ) صباحاً ، واختير لذلك أحد عشر رئيساً من هؤلاء الأكابر ، وهم :

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/۲۱، زاد المعاد ۲/۲۰.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ، باب هجرة النبي ﷺ وأصحابه ٥٥٣/١ .

- (١) أبو جهل بن هشام .
- (٢) الحكم بن أبي العاص .
  - (٣) عقبة بن أبي معيط.
  - (٤) النضر بن الحارث .
    - (٥) أمية بن خلف .
    - (٦) زمعة بن الأسود .
    - (٧) طعيمة بن عدي .
      - (٨) أبو لهب .
      - (٩) أبي بن خلف .
- (١٠) نبيه بن الحجاج .
- (۱۱) أخوه منبه بن الحجاج<sup>(۱)</sup> .

قال ابن إسحاق: فلما كانت عتمة الليل اجتمعوا على بابه يرصدونه متى نام، فيثبون عليه (٢٠).

وكانوا على ثقة ويقين جازم من نجاح هذه المؤامرة الدنية ، حتى وقف أبو جهل وقفة الزهو والخيلاء ، وقال مخاطباً لأصحابه المطوقين في سخرية واستهزاء : إن محمداً يزعم أنكم إن تابعتموه على أمره كنتم ملوك العرب والعجم ، ثم بعثتم من بعد موتكم ، فجعلت لكم جنان كجنان الأردن ، وإن لم تفعلوا كان له فيكم ذبح ، ثم بعثتم من بعد موتكم ، ثم جعلت لكم ناراً تحرقون فيها(").

وقد كان ميعاد تنفيذ تلك المؤامرة بعد منتصف الليل ، فباتوا متيقظين ينتظرون ساعة الصفر ، ولكن الله غالب على أمره ، بيده ملكوت السهاوات والأرض ، يفعل ما يشاء ، وهو يجير ولا يجار عليه ، فقد فعل ما حاطب به الرسول عَيْقَتْ فيا بعد : ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا لِيُعْتِمُونَ اللهُ عَيْقَالُهُ أَلَيْهُ وَاللهُ عَيْقُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ وَاللهُ عَيْقُ اللهُ عَيْقُ اللهُ عَيْقُ اللهُ عَيْقُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَيْقُ اللهُ عَيْقُ اللهُ عَيْقُ اللهُ عَيْقُ اللهُ عَيْقُوا اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٢/٢ه.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٢/٤٨٦.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ٤٨٣/١.

### الرسول ـ ﷺ ـ يغادر بيته:

ومع غاية استعداد قريش لتنفيذ خطتهم فقد فشلوا فشلاً فاحشاً. ففي هذه الساعة الحرجة قال رسول الله عَيِّلَة لعلي بن أبي طالب: نم على فراشي ، وتسج ببردي هذا الحضرمي الأخضر ، فنم فيه ، فإنه لن يخلص إليك شيء تكرهه منهم ، وكان رسول الله عَيِّلَة ينام في برده ذلك إذا نام(١).

ثم خرج رسول الله عَيْقَاتُهُ ، واخترق صفوفهم ، وأخذ حفنة من البطحاء فجعل يذره على رؤوسهم ، وقد أخذ الله أبصارهم عنه فلا يرونه، وهو يتلو: ﴿وَجَعَلْنَامِنَ بَيْنِ أَيْدِ بِهِمْ سَكَ أُلُومِنَ خُلْفِهِمْ سَكَ أُلُومِنَ خُلْفِهِمْ سَكَ أُلُومِنَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

وبقي المحاصرون ينتظرون حلول ساعة الصفر ، وقبيل حلولها تجلت لهم الخيبة والفشل ، فقد جاءهم رجل ممن لم يكن معهم ، ورآهم ببابه فقال : ما تنتظرون ؟ قالوا محمدا . قال : خبتم وخسرتم ، قد والله مر بكم ، وذر على رؤوسكم التراب ، وانطلق لحاجته ، قالوا والله ما أبصرناه ، وقاموا ينفضون التراب عن رؤوسهم .

ولكنهم تطلعوا من صير الباب فرأوا عليا ، فقالوا والله إن هذا لمحمد نامًا ، عليه برده ، فلم يبرحوا كذلك حتى أصبحوا . وقام على عن الفراش ، فسقط في أيديهم ، وسألوه عن رسول الله عَلِيْكُ ، فقال : لا علم لي به (٢) .

### من الدار إلى الغار:

غادر رسول الله عليه بيته في ليلة ٢٧ من شهر صفر سنة ١٤ من النبوة الموافق

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ٤٨٢/١ ، ٤٨٣ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٤٨٣/١ ، زاد المعاد ٢/٢٥ .

<sup>(</sup>٣) نفس المصدرين السابقين .

١٣/١٢ سبتمبر سنة ٦٢٢ م $^{(1)}$ . وأتى إلى دار رفيقه - وأمن الناس عليه في صحبته وماله - أبي بكر رضي الله عنه . ثم غادرا منزل الأخير من باب خلفي ، ليخرجا من مكة على عجل ، وقبل أن يطلع الفجر .

ولما كان النبي عَلِيْقَةً يعلم أن قريشاً ستجد في الطلب ، وأن الطريق الذي ستنجه إليه الأنظار لأول وهلة هو طريق المدينة الرئيسي المتجه شمالاً ، فقد سلك الطريق الذي يضاده تماماً ، وهو الطريق الواقع جنوب مكة ، والمتجه نحو اليمن . سلك هذا الطريق نحو خمسة أميال ، حتى بلغ إلى جبل يعرف بجبل ثور ، وهذا جبل شامخ ، وعر الطريق ، صعب المرتقى ، ذو أحجار كثيرة ، فحفيت قدما رسول الله عَلِيَّة ، وقيل : بل كان يمشي في الطريق على أطراف قدميه كي يخفي أثره فحفيت قدماه ، وأيا ما كان ؟ فقد حمله أبو بكر حين بلغ إلى الجبل ، وطفق يشتد به حتى انتهى به إلى غار في قمة الجبل ، عرف في التاريخ بغار ثور (٢) .

### إذهما في الغار:

ولما انتهيا إلى الغار قال أبو بكر: والله لا تدخله حتى أدخله قبلك ، فإن كان فيه شيء أصابني دونك ، فدخل فكسحه ، ووجد في جانبه ثقباً فشق إزاره وسدها به ، وبقي منها اثنان فألقمهما رجليه ، ثم قال لرسول الله عليه : ادخل . فدخل رسول الله عليه ، ووضع رأسه في حجره ونام ، فلدغ أبو بكر في رجله من الجحر ، ولم يتحرك مخافة أن ينتبه رسول الله عليه في فسقطت دموعه على وجه رسول الله عليه ، فقال : مالك يا أبا بكر ؟ قال لدغت ، فداك أبي وأمى ، فتفل رسول الله عليه ، فذهب ما يجده (٢) .

<sup>(</sup>١) رحمة للعالمين ٩٥/١ ــ ويكون شهر صفر هذا من السنة الرابعة عشرة من النبوة إذا فرضنا بداية السنين من شهر عرم، وأما إذا بدأنا السنين من الشهر الذي أكرم الله فيه نبيه كلي بالنبوة ، فيكون شهر صفر هذا من السنة الثالثة عشرة قطعاً . وعامة من يكتب في السيرة ربما يختار هذا ، وربما يختار ذلك ، فكثيراً ما يتخبط في ترتيب الوقائع ، ويقع في أغلاط ونظراً إلى ذلك اخترنا بداية السنين من شهر محرم .

 <sup>(</sup>٢) رحمة للعالمين ٩٥/١ ، مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص ١٦٧ .

 <sup>(</sup>٣) رواه رزين عن عمر بن الحطاب رضي الله عنه ، وفيه ثم انتقض عليه (أي رجع أثر السم حين موته ) وكان
 سبب موته . انظر مشكاة المصابيح ، باب مناقب أبي بكر ٢/٦٥٥ .

وكمنا في الغار ثلاث ليال ، ليلة الجمعة وليلة السبت وليلة الأحد(١) . وكان عبد الله بن أبي بكر يبيت عندهما . قالت عائشة : وهو غلام شاب ثقف لقن ، فيدلج من عندهما بسحر ، فيصبح مع قريش بمكة كبائت ، فلا يسمع أمراً يكتادان به إلا وعاه ، حتى يأتيهما بخبر ذلك حين يختلط الظلام. و (كان) يرعى عليهما عامر بن فهيرة مولى أبي بكر منحة من غنم، فيريحها عليهما حين تذهب ساعة من العشاء ، فيبيتان في رسل \_ وهو لبن منحتهما ورضيفهما - حتى ينعق بهما عامر بن فهيرة بغلس ، يفعل ذلك في كل ليلة من تلك الليالي الثلاث(٢) . وكان عامر بن فهيرة يتبع بغنمه أثر عبد الله بن أبي بكر بعد ذهابه إلى مكة ليعفي عليه (۲) .

أما قريش فقد جن جنونها حينها تأكد لديها إفلات رسول الله عَلَيْكُ صباح ليلة تنفيذ المؤامرة . فأول ما فعلوا بهذا الصدد أنهم ضربوا علياً ، وسحبوه إلى الكعبة ، وحبسوه ساعة ، علهم يظفرون بخبرهما(١).

ولما لم يحصلوا من علىٌّ على جدوى جاءوا إلى بيت أبي بكر ، وقرعوا بابه ، فخرجت إليهم أسماء بنت أبي بكر ، فقالوا لها : أين أبوك ؟ قالت : لا أدري والله أين أبي ؟ فرفع أبو جهل يده وكان فاحشأ خبيثاً \_ فلطم خدها لطمة طرح منها قرطها<sup>(٥)</sup>.

وقررت قريش في جلسة طارئة مستعجلة استخدام جميع الوسائل التي يمكن بها القبض على الرجلين ، فوضعت جميع الطرق النافذة من مكة ( في جميع الجهات ) تحت المراقبة المسلحة الشديدة ، كما قررت إعطاء مكافأة ضخمة قدرها مائة ناقة بدل كل واحد منهما لمن يعيدهما إلى قريش حيين أو ميتين ، كائنا من كان (١) .

انظر فتح الباري ٣٣٦/٧ . (1)

صحيح البخاري ١/٥٥٥ ، ٥٥٥ . (٢)

ابن هشام ۲/۲۸۱ . (٣)

رحمة للعالمين ١/٩٦ . (1)

ابن هشام ۱/۲۸۷ . (°)

انظر صحيح البخاري ٤/١٥٥. (1)

وحينئذ جدت الفرسان والمشاة وقصاص الأثر في الطلب ، وانتشروا في الجبال والوديان ، والوهاد والهضاب ، لكن من دون جدوى وبغير عائدة .

وقد وصل المطاردون إلى باب الغار ، ولكن الله غالب على أمره ، روى البخاري عن أنس عن أي بكر قال : كنت مع النبي عليه في الغار فرفعت رأسي ، فإذا أنا بأقدام القوم ، فقلت يا نبي الله لو أن بعضهم طأطأ بصره رآنا . قال : اسكت يا أبا بكر ، اثنان الله ثالثهما ، وفي لفظ : ما ظنك يا أبا بكر باثنين الله ثالثهما (۱) .

وقد كانت معجزة أكرم الله بها نبيه عَلَيْكُ ، فقد رجع المطاردون حين لم يبق بينه وبينهم إلا خطوات معدودة .

# في الطريق إلى المدينة:

وحين خمدت نار الطلب ، وتوقفت أعمال دوريات التفتيش ، وهدأت ثائرات قريش بعد استمرار المطاردة الحثيثة ثلاثة أيام بدون جدوى ، تهيأ رسول الله عَلَيْكُ وصاحبه للخروج إلى المدينة .

وكانا قد استأجرا عبد الله بن أريقط الليثي ، وكان هادياً خريتاً ــ ماهراً بالطريق ــ وكان على دين كفار قريش ، وأمناه على ذلك ، وسلما إليه راحلتيهما ، وواعداه غار ثور بعد ثلاث ليال براحلتيهما ، فلما كانت ليلة الإثنين ــ غرة ربيع الأول سنة ١٦/٦ سبتمبر سنة ٦٢٢ م ــ جاءهما عبد الله بن أريقط بالراحلتين وحينئذ قال أبو بكر للنبي عَلِيْكُ : بأبي أنت يا رسول الله ، خذ إحدى راحلتي هاتين . وقرب إليه أفضلهما . فقال رسول الله عَلَيْكُ : بالثمن .

وأتتهما أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما بسفرتهما ، ونسيت أن تجعل لها عصاما ، فلما ارتحلا ذهبت لتعلق السفرة فإذا ليس لها عصام ، فشقت نطاقها باثنين ، فعلقت السفرة بواحد ، وانتطقت بالآخر ، فسميت ذات النطاقين (٢) .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ١٦/١ ، ٥٥٨ ، ولم يكن فزع أبي بكر مخافة على نفسه ، بل سببه الوحيد هو ما روي أن أبا بكر لما رأى القافة اشتد حزنه على رسول الله على على وقال : إن قتلت فإنما أنا رجل واحد ، وإن قتلت أنت هلكت الأمة ، فعندها قال له رسول الله على الله عندها على الله وسول الله على الله عندها قال له رسول الله على الله عندها الله الله على عبد الله النجدي ص١٦٨ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٥٣٣/١ ، ٥٥٥ وابن هشام ٤٨٦/١ .

ثم ارتحل رسول الله عَيِّلِيَّةٍ وأبو بكر رضي الله عنه ، وارتحل معهما عامر بن فهيرة ، وأخذ بهم الدليل – عبد الله بن أريقط – على طريق الساحل .

وأول ما سلك بهم بعد الخروج من الغار أنه أمعن في اتجاه الجنوب نحو اليمن ، ثم اتجه غرباً نحو الساحل ، حتى إذا وصل إلى طريق لم يألفه الناس اتجه شمالاً على مقربة من شاطىء البحر الأحمر ، وسلك طريقاً لم يكن يسلكه أحد إلا نادراً .

وقد ذكر ابن إسحاق المواضع التي مر بها رسول الله على في هذا الطريق قال : لما خرج بهما الدليل سلك بهما أسفل مكة ، ثم مضى بهما على الساحل حتى عارض الطريق أسفل من عسفان ، ثم سلك بهما على أسفل أنج ، ثم استجاز بهما حتى عارض بهما الطريق بعد أن أجاز قديداً ، ثم أجاز بهما من مكانه ذلك ، فسلك بهما الخرار ، ثم سلك بهما ثنية المرة ، ثم سلك بهما لقفا ، ثم أجاز بهما مدلجة لقف ، ثم استبطن بهما مدلجة مجاح ، ثم سلك بهما مرجع عاج ، ثم تبطن بهما مرجع ذي الغضوين ، ثم بطن ذي كشر ، ثم أخذ بهما على الجداجد ، ثم على الأجرد ، ثم سلك بهما ذا سلم ، من بطن أعداء مدلجة تعهن ، ثم على العبابيد ، ثم أجاز بهما الفاجة ، ثم هبط بهما العرج ، ثم سلك بهما ثنية العائر — عن يمين ركوبة — حتى هبط بهما بطن رئم ، ثم قدم بهما على قباء (۱) . وهاك بعض ما وقع في الطريق :

(١) روى البخاري عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه قال : أسرينا ليلتنا ومن الغد حتى قام قائم الظهيرة ، وخلا الطريق ، لا يمر فيه أحد ، فرفعت لنا صخرة طويلة لها ظل لم تأت عليها الشمس ، فنزلنا عنده ، وسويت للنبي عليه مكاناً بيدي ، ينام عليه ، وبسطت عليه فروة ، وقلت : نم يا رسول الله ، وأنا أنفض لك ما حولك ، فنام ، وخرجت أنفض ما حوله ، فإذا أنا براع مقبل بغنمه إلى الصخرة ، يريد منها مثل الذي أردنا ، فقلت له : لمن أنت يا غلام ؟ فقال : لرجل من أهل المدينة أو مكة . قلت : أفي غنمك لبن ؟ قال : نعم . قلت : أفتحلب ؟ قال : نعم . فأخذ شاة ، فقلت : انفض الضرع من التراب والشعر والقذى . فحلب في كعب كثبة من لبن ، ومعي إداوة حملتها للنبي عليه ، يرتوي منها ، يشرب ويتوضا ، فأتيت النبي عليه فكرهت أن أوقظه ، فوافقته حين استيقظ ، فصببت من الماء على اللبن حتى برد أسفله ، فقلت :

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۱۹۱، ۹۹۲ .

اشرب يا رسول الله ، فشرب حتى رضيت ، ثم قال : ألم يأن الرحيل ؟ قلت : بلى ، قال : فارتحلنا ١١٠ .

(٢) كان من دأب أبي بكر رضي الله عنه أنه كان ردفاً للنبي عَلَيْكُم ، وكان شيخاً يعرف ، وبي الله عَلَيْكُم شيخاً يعرف ، وبي الله عَلَيْكُم شاب لا يعرف ، فيلقى الرجل أبا بكر فيقول : من هذا الرجل الذي بين يديك ؟ فيقول : هذا الرجل يهديني الطريق ، فيحسب الحاسب أنه يعني به الطريق ، وإنما يعني سبيل الحير (١) .

(٣) وتبعهما في الطريق سراقة بن مالك . قال سراقة : بينا أنا جالس في مجلس من مجالس قومي بني مدلج ، أقبل رجل منهم حتى قام علينا ، ونحن جلوس ، فقال : يا سراقة ، إني رأيت آنفا أسودة بالساحل ، أراها محمداً وأصحابه . قال سراقة : فعرفت أنهم هم . فقلت له : إنهم ليسوا بهم ، ولكنك رأيت فلاناً وفلاناً انطلقوا بأعيننا ، ثم لبثت في المجلس ساعة ، ثم قمت فدخلت ، فأمرت جاريتي أن تخرج فرسي ، وهي من وراء أكمة ، فتحبسها على ، وأخذت رعي فخرجت به من ظهر البيت ، فخططت بزجه الأرض ، وخفضت عاليه ، حتى أتيت فرسي ، فركبتها ، فعرفتها تقرب بي حتى دنوت منهم ، فعثرت بي فرسي فخررت عنها، فقمت، فأهويت يدي إلى كنانتي، فاستخرجت منها الأزلام، فاستقسمت بها، أضرهم أم لا؟ فخرج الذي أكره، فركبت فرسي وعصيت الأزلام، تقرب بي، حتى إذا سمعت قراءة رسول الله عليه الركبتين، فخررت عنها، ثم زجرتها فنهضت، فلم تكد تخرج يديها، فلما استوت الركبتين، فخروت عنها، ثم زجرتها فنهضت، فلم تكد تخرج يديها، فلما استوت الركبتين، فخروت عنها، ثم زجرتها فنهضت، فلم تكد تخرج يديها، فلما استوت قامة إذا لأثر يديها غبار ساطع في السهاء مثل الدخان ، فاستقسمت بالأزلام ، فخرج الذي أكره ، فناديتهم بالأمان ، فوقفوا ، فركبت فرسي حتى جئتهم ، ووقع في نفسي حبن لقيت من الحبس عنهم أن سيظهر أمر رسول الله عليهم الزاد والمتاع فلم يرزآني ، ولم يسألاني ما لقيت من الحبس عنهم أن سيظهر أمر رسول الله عليهم الزاد والمتاع فلم يرزآني ، ولم يسألاني ما لديا، وأخبرتهم أخبار ما يريد الناس بهم ، وعرضت عليهم الزاد والمتاع فلم يرزآني ، ولم يسألاني الدية ، وأخبرتهم أخبار ما يريد الناس بهم ، وعرضت عليهم الزاد والمتاع فلم يرزآني ، ولم يسألاني الدية ، وأخبرتهم أخبار ما يويد الناس بهم ، وعرضت عليهم الزاد والمتاع فلم يرزآني ، ولم يسألاني الديان من ويوية علية عليه الزاد والمتاء عليهم الزاد والمتاء عليه عنهم أن سيوية عليه يرزآني ، ولم يسألاني الديها عليه عنه المنه م وعرضت عليهم الزاد والمتاء عليه عليه عنه الم يرزآني ، ولم يسألاني المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه عنه ويونه عنه المنه ال

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١٠/١٥.

<sup>(</sup>۲) روى ذلك البخاري عن أنس 7/١٥٥.

وفي رواية عن أبي بكر قال: ارتحلنا ، والقوم يطلبوننا ، فلم يدركنا منهم أحد غير سراقة بن مالك بن جعشم على فرس له ، فقلت: هذا الطلب قد لحقنا يارسول الله ، فقال: ﴿ لَا تَحْدَرُنْ اللهُ مَعَنَا اللهُ اللهُ مَعَنَا ﴾ (١) .

ورجع سراقة ، فوجد الناس في الطلب ، فجعل يقول : قد استبرأت لكم الخبر ، قد كفيتم ما ههنا . وكان أول النهار جاهداً عليهما ، وآخره حارساً لهما(٢) .

(٤) ومر في مسيره ذلك حتى مر بخيمتي أم معبد الخزاعية ، وكانت امرأة برزة جلدة تحتبي بفناء الخيمة ، ثم تطعم وتسقي من مر بها ، فسألاها : هل عندها شيء ؟ فقالت : والله لو كان عندنا شيء ما أعوزكم القرى والشاء عازب ، وكانت سنة شهباء .

فنظر رسول الله عليه إلى شاة في كسر الخيمة ، فقال : ما هذه الشاة يا أم معبد ؟ قالت : شاة خلفها الجهد عن الغنم ، فقال : هل بها من لبن ؟ قالت : هي أجهد من ذلك . فقال : أتأذنين لي أن أحلبها ؟ قالت : نعم بأبي وأمي ، إن رأيت بها حلباً فاحلبها . فمسح رسول الله عليه يده ضرعها ، وسمى الله ودعا ، فتفاجت عليه ودرت ، فدعا بإناء لها يربض الرهط ، فحلب فيه حتى علته الرغوة ، فسقاها ، فشربت حتى رويت ، وسقى أصحابه حتى رووا ، ثم شرب ، وحلب فيه ثانياً ، حتى ملاً الإناء ، ثم غادره عندها فارتحلوا .

فما لبثت أن جاء زوجها أبو معبد يسوق أعنزاً عجافاً يتساوكن هُزالاً ، فلما رأى اللبن عجب ، فقال : من أين لك هذا ؟ والشاء عازب ، ولا حلوبة في البيت ؟ فقالت : لا والله إلا أنه مر بنا رجل مبارك كان من حديثه كيت وكيت ، ومن حاله كذا وكذا ، قال : إني والله أراه صاحب قريش الذي تطلبه ، صفيه لي يا أم معبد ، فوصفته بضفاته الرائعة بكلام رائع كأن السامع ينظر إليه وهو أمامه – وسننقله في بيان صفاته عَلَيْكُ في أواخر المقالة – فقال أبو معبد :

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ٥٥٤/١ ــ وكان مقر بني مدلج بالقرب من رابغ ، وتبعهما سراقة حينا كانا مصعدين من قديد ــ زاد المعاد ٣/٢٥ ــ فالأغلب أنه تبعهما في اليوم الثالث من رحيلهما .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١٦/١٥.

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد ٢/٢٥.

والله هذا صاحب قريش الذي ذكروا من أمره ما ذكروا ، لقد هممت أن أصحبه ، ولأفعلن إن وجدت إلى ذلك سبيلا ، وأصبح صوت بمكة عالياً يسمعونه ولا يرون القائل :

رفيقين حلا خيمتي أم معبد وأفلح من أمسى رفيق محمد به من فعال لا يُجَازَى وسؤدد ومقعدها للمؤمنين بمرصد فإنكم إن تسألوا الشاة تشهد

جزى الله رب العرش خير جزائه هما نسزلا بسالبر وارتحلا بسه فيما نوى الله عنكم ليهن بني كعب مكسان فتساتهم سلوا أختكم عن شاتها وإنائها

قالت أسماء: ما درينا أين توجه رسول الله عَلَيْ إذ أقبل رجل من الجن من أسفل مكة فأنشه هذه الأبيات ، والناس يتبعونه ويسمعون صوته ولا يرونه ، حتى خرج من أعلاها . قالت : فلما سمعنا قوله عرفنا حيث توجه رسول الله عَلَيْكُ ، وأن وجهه إلى المدينة (١) .

(°) وفي الطريق لقي النبي عَلَيْكُ أبا بريدة ، وكان رئيس قومه ، خرج في طلب النبي عَلَيْكُ وأبي بكر؛ رجاء أن يفوز بالمكافأة الكبيرة التي كانت قد أعلنت عنها قريش، ولما واجه رسول الله عَلَيْ وكلمه أسلم مكانه مع سبعين رجلاً من قومه ، ثم نزع عمامته ، وعقدها برمحه ، فاتخذها راية تعلن بأن ملك الأمن والسلام قد جاء ليملاً الدنيا عدلاً وقسطاً (٢).

(٦) وفي الطريق لقي رسول الله عليه الزيير ، وهو في ركب المسلمين ، كانوا تجاراً قافلين من الشام ، فكسا الزيير رسول الله عليه وأبا بكر ثياباً بيضاء (٢).

### النزول بقباء:

وفي يوم الإثنين ٨ ربيع الأول سنة ١٤ من النبوة ــ وهي السنة الأولى من الهجرة ــ الموافق ٢٣ سبتمبر سنة ٦٢٢ م نزل رسول الله عليظة بقباء<sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد ۲/۲ه، ۵۶.

<sup>(</sup>٢) رحمة للعالمين ١٠١/١.

<sup>(</sup>٣) روى ذلك البخاري عن عروة بن الزبير ١/٤٥٥.

 <sup>(</sup>٤) رحمة للعالمين ١٠٢/١ ــ وفي هذا اليوم تم عمره ﷺ ثلاثة وخمسين عاماً كاملاً لا وكس ولا شطط ، وتم على نبوته ثلاثة عشر عاماً كاملاً عند من يقول : إنه أكرم بالنبوة في ٩ ربيع الأول في سنة ٤١ من عام الفيل ، وأما =

قال عروة بن الزبير: سمع المسلمون بالمدينة بمخرج رسول الله عليه من مكة ، فكانوا يغدون كل غداة إلى الحرة ، فيتنظرونه حتى يردهم حر الظهيرة ، فانقلبوا يوماً بعد ما أطالوا انتظارهم ، فلما أووا إلى بيوتهم أوفى رجل من يهود على أطم من آطامهم لأمر ينظر إليه ، فبصر برسول الله عليه وأصحابه مبيضين يزول بهم السراب ، فلم يملك اليهودي أن قال بأعلى صوته يا معاشر العرب ، هذا جدكم الذي تنتظرون ، فنار المسلمون إلى السلاح (۱) .

قال ابن القيم: وسمعت الرَّجَّةُ والتكبير في بني عمرو بن عوف، وكبر المسلمون فرحاً بقدومه، وخرجوا للقائه، فتلقوه وحيوه بتحية النبوة، فأحدقوا به مطيفين حوله، والسكينة تغشاه، والوحي ينزل عليه: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُو مَوْلَلَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلِلْحُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمَلَيْكِكُ أَلَمُ وَمِنْكِحُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمَلَيْكِكُ بُعْدَ يَعْدَلُ اللهَ عَلَيه عَلَى اللهَ عَلَيه عَلَى اللهَ عَلَيه عَلَى اللهُ عَلَيْهِ ﴾ ( 37: ٤ ) (١) .

قال عروة بن الزبير: فتلقوا رسول الله عَلَيْكُ ، فعدل بهم ذات اليمين ، حتى نزل بهم في بني عمرو بن عوف ، وذلك يوم الإثنين من شهر ربيع الأول. فقام أبو بكر للناس ، وجلس رسول الله عَلَيْكُ صامتاً ، فطفق من جاء من الأنصار ممن لم ير رسول الله عَلَيْكُ يحيي – وفي نسخة : يجيىء – أبا بكر ، حتى أصابت الشمس رسول الله عَلَيْكُ ، فأقبل أبو بكر حتى ظلل عليه بردائه ، فعرف الناس رسول الله عَلَيْكُ عند ذلك (٢) .

وكانت المدينة كلها قد زحفت للاستقبال ، وكان يوما مشهوداً لم تشهد المدينة مثله في تاريخها ، وقد رأى اليهود صدق بشارة حبقوق النبي : إن الله جاء من التيان ، والقدوس من جبال فاران (1) .

ونزل رسول الله عَلِيلِيَّة بقباء على كلثوم بن الهدم ، وقيل : بل على سعد بن خيثمة ، والأول أثبت ، ومكث على بن أبي طالب بمكة ثلاثا ، حتى أدى عن رسول الله عَلِيْلِيَّة الودائع التي كانت

من يقول: إنه أكرم بالنبوة في رمضان سنة ٤١ من عام الفيل فعنده يتم على نبوته \_ في ذلك اليوم \_ اثنى عشر
 عاماً وخمسة أشهر و١٨ يوماً أو ٢٢ يوماً .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١/٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد ٢/٤٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ١/٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) صحيفة حبقوق (٣:٣).

عنده للناس ، ثم هاجر ماشياً على قدميه ، حتى لحقهما بقباء ، ونزل على كلثوم بن الهدم(١) .

وأقام رسول الله عَلَيْكُ بقباء أربعة أيام: الإثنين والثلاثاء والأربعاء والخميس<sup>(۲)</sup>. وأسس مسجد قباء وصلى فيه ، وهو أول مسجد أسس على التقوى بعد النبوة ، فلما كان اليوم الخامس على التقوى بعد النبوة ، فلما كان اليوم الخامس على وأرسل إلى بني النجار – أخواله – فجاؤوا عبوم الجمعة – ركب بأمر الله له ، وأبو بكر ردفه ، وأرسل إلى بني النجار – أخواله – فجاؤوا متقلدين سيوفهم ، فسار نحو المدينة ، فأدركته الجمعة في بني سالم بن عوف ، فجمع بهم في المسجد الذي في بطن الوادي ، وكانوا مائة رجل<sup>(۱)</sup>.

## الدخول في المدينة:

وبعد الجمعة دخل النبي عَيْقِكُم المدينة - ومن ذلك اليوم سميت بلدة يغرب بمدينة الرسول عَيْقِكُم ، ويعبر عنها بالمدينة مختصراً - وكان يوماً تاريخياً أغر ، فقد كانت البيوت والسكك ترتج بأصوات التحميد والتقديس ، وكانت بنات الأنصار تتغنى بهذه الأبيات فرحاً وسروراً (٤) :

من ثنسيسات الوداع مسا دعسا لله داع جئت بالأمر المطاع أشــرق البــدر عــلينــا وجب الشــكـر عـلينــا أيهـــا المبـعــوث فينــــا

والأنصار إن لم يكونوا أصحاب ثروات طائلة ؛ إلا أن كل واحد منهم كان يتمنى أن ينزل الرسول عَلِيَّةً عليه . فكان لا يمر بدار من دور الأنصار إلا أخذوا خطام راحلته : هلم إلى العدد

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٥٤/٢ . ابن هشام ٤٩٣/١ ، رحمة للعالمين ١٠٢/١ .

<sup>(</sup>٢) هذا ما رواه ابن إسحاق ، انظر ابن هشام ٤٩٤/١ وهو الذي اختاره العلامة المنصور فوري انظر رحمة للعالمين 
١٠٢/١ ، وفي صحيح البخاري أنه أقام بقباء أربعاً وعشرين ليلة (٦١/١) وبضع عشرة ليلة (٥٠٥/١) وأربع 
عشرة ليلة (٥٠٠/١) وهذا الأخير هو الذي اختاره ابن القيم ، وقد صرح هو نفسه أن نزوله بقباء كان يوم 
الإثنين وخروجه يوم الجمعة ( زاد المعاد ٤/٢٥ ، ٥٥ ) ومعلوم أن فصل ما بينهما لا يزيد على عشرة أيام سوى 
يومي الدخول والحروج ، ومعهما لا يزيد على اثني عشر يوماً إذا كانا من أسبوعين .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ١/٥٥٥، ٥٦٠، زاد المعاد ٢/٥٥، ابن هشام ٤٩٤/١ رحمة للعالمين ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٤) ذكر ابن القيم أن إنشاد هذه الأشعار كان عند مرجعه عليه من تبوك ، ووهم من يقول : إنما كان ذلك عند مقدمه المدينة ( زاد المعاد ١٠/٣) لكن ابن القيم لم يأت على هذا التوهيم بدليل يشفي ، وقد رجح العلامة المنصور فوري أن ذلك كان عند مقدمة المدينة ، ومعه دلائل لايمكن ردها انظر رحمة للعالمين ١٠٦/١ .

والعدة والسلاح والمنعة ، فكان يقول لهم : خلوا سبيلها فإنها مأمورة ، فلم تزل سائرة به حتى وصلت إلى موضع المسجد النبوي اليوم فبركت ، ولم ينزل عنها حتى نهضت وسارت قليلاً ، ثم التفتت ورجعت فبركت في موضعها الأول ، فنزل عنها ، وذلك في بني النجار – أخواله – على أخواله يكرمهم بذلك ، فجعل الناس على أخواله يكرمهم بذلك ، فجعل الناس يكلمون رسول الله على النزول عليهم ، وبادر أبو أيوب الأنصاري إلى رحله ، فأدخله بيته ، فجعل رسول الله على يقول : المرء مع رحله ، وجاء أسعد بن زرارة فأخذ بزمام راحلته ، وكانت عنده (۱) .

وفي رواية أنس عند البخاري ، قال نبي الله عَلَيْكَ : أي بيوت أهلنا أقرب ؟ فقال أبو أيوب: أنا يا رسول الله، هذه داري، وهذا بابي. قال: فانطلق فهيء لنا مقيلا، قال: قوما على بركة الله(٢).

وبعد أيام وصلت إليه زوجته سودة ، وبنتاه فاطمة وأم كلثوم ، وأسامة بن زيد ، وأم أيمن ، وخرج معهم عبد الله بن أبي بكر بعيال أبي بكر ومنهم عائشة ، وبقيت زينب عند أبي العاص ، لم يمكنها من الخروج حتى هاجرت بعد بدر (٦) .

قالت عائشة : لما قدم رسول الله عَلَيْكُ المدينة وعك أبو بكر وبلال ، فدخلت عليهما فقلت : يا أبت كيف تجدك ، ويا بلال كيف تجدك ، قالت : فكان أبو بكر إذا أخذته الحمى يقول :

كل امسرىء مصبّـح في أهــله والمــوت أدنى من شــراك نعــله وكان بلال إذا أقلع عنه الحمى يرفع عقيرته ويقول :

ألا ليت شعري هل أبيتن ليلةً بواد وحولي إذخر وجليل وهل أردنْ يوملً مياه مجنة وهل يَشْدُونْ لي شامة وطفيل

<sup>(</sup>١) رحمة للعالمين ١٠٦/١ ، زاد المعاد ٢/٥٥ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١/٥٥٦.

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد ٢/٥٥.

قالت عائشة : فجئت رسول الله عَلَيْكُم ، فأخبرته ، فقال : اللهم حبب إلينا المدينة كحبنا مكة أو أشد حباً ، وصححها ، وبارك في صاعها ومدها ، وانقل حماها فاجعلها بالجحفة (١) . إلى هنا انتهى قسم من حياته عَلَيْكُم ، وتم دور من الدعوة الإسلامية ، وهو الدور المكي .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١/٨٨٥ ، ٥٨٩ .

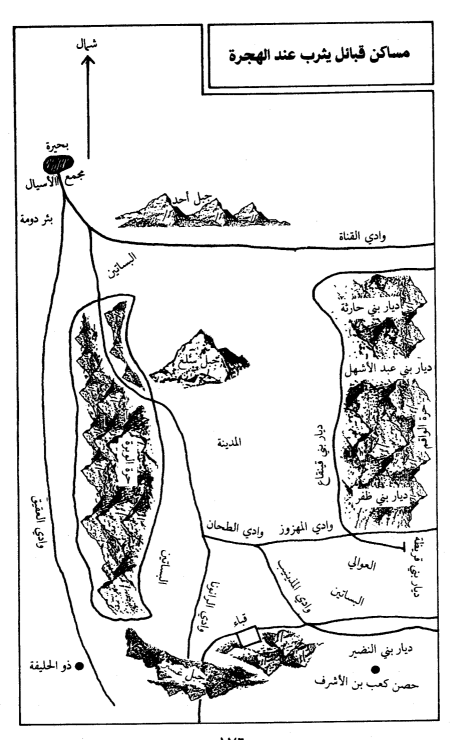
# الحياة في المدينة

### يمكن تقسم العهد المدني إلى ثلاث مراحل:

١ كمرحلة أثيرت فيها القلاقل والفتن ، وأقيمت فيها العراقيل من الداخل ، وزحف فيها الأعداء إلى المدينة لاستئصال خضرائها من الخارج . وهذه المرحلة تنتهي إلى صلح الحديبية في ذي القعدة سنة ٦ من الهجرة .

٢ ــ مرحلة الهدنة مع الزعامة الوثنية ، وتنتهي بفتح مكة ، في رمضان سنة ثمان من الهجرة ، وهي مرحلة دعوة الملوك إلى الإسلام .

٣ – مرحلة دخول الناس في دين الله أفواجاً ، وهي مرحلة توافد القبائل والأقوام إلى
 المدينة ، وهذه المرحلة تمتد إلى انتهاء حياة الرسول عَلَيْتُكُم في ربيع الأول سنة ١١ من الهجرة .



\_ 177\_

# المرحلة الأولى الحالة الراهنة في المدينة عند الهجرة

لم يكن معنى الهجرة هو التخلص من الفتنة والاستهزاء فحسب ، بل كانت الهجرة مع هذا تعاوناً على إقامة مجتمع جديد في بلد آمن . ولذلك أصبح فرضاً على كل مسلم قادر أن يسهم في بناء هذا الوطن الجديد ، وأن يبذل جهده في تحصينه ورفعة شأنه .

ولا شك أن رسول الله عَلِيْظِيم هو الإمام والقائد والهادي في بناء هذا المجتمع ، وكانت إليه أزمة الأمور بلا نزاع .

والأقوام التي كان يواجهها رسول الله عَيْقَالُهُ في المدينة كانت على ثلاثة أصناف، يختلف أحوال كل واحد منها بالنسبة إلى الآخر اختلافاً واضحاً ، وكان يواجه بالنسبة إلى كل صنف منهم مسائل عديدة غير المسائل التي كان يواجهها بالنسبة إلى الأخرى . وهذه الأصناف الثلاثة هي :

- ١ أصحابه الصفوة الكرام البررة رضي الله عنهم .
- ٢ ــ المشركون الذين لم يؤمنوا بعد ، وهم من صميم قبائل المدينة .
  - ٣ اليهود
- أ والمسائل التي كان يواجهها بالسبة إلى أصحابه هو أن ظروف المدينة بالنسبة إليهم كانت تختلف تماماً عن الظروف التي مروا بها في مكة ، فهم في مكة وإن كانت تجمعهم كانت تختلف تماماً عن الظروف التي مروا بها في مكة ، إلا أنهم كانوا متفرقين في بيوتات كلمة جامعة ، وكانوا يستهدفون إلى أهداف متفقة ، إلا أنهم كانوا متفرقين في بيوتات شتى ، مقهورين أذلاء مطرودين ، لم يكن لهم من الأمر شيء ، وإنما كان الأمر بيد أعدائهم في الدين ، فلم يكن هؤلاء المسلمون يستطيعون أن يقيموا مجتمعاً إسلامياً جديداً بمواده التي

لا يستغنى عنها أي مجتمع إنساني في العالم ، ولذلك نرى السور المكية تقتصر على تفصيل المبادىء الإسلامية ، وعلى التشريعات التي يمكن العمل بها لكل فرد وحده ، وعلى الحث على البر والخير ومكارم الأخلاق ، والاجتناب عن الرذائل والدنايا .

أما في المدينة فكان أمر المسلمين بأيديهم منذ أول يوم ، ولم يكن عليهم سيطرة أحد من الناس ، فقد آن لهم أن يواجهوا بمسائل الحضارة والعمران ، وبمسائل المعيشة والاقتصاد ، وبمسائل السياسة والحكومة ، وبمسائل السلم والحرب ، والتنقيح الكامل في مسائل الحلال والحرام والعبادة والأخلاق وما إلى ذلك من مسائل الحياة .

كان قد آن لهم أن يكونوا مجتمعاً جديداً ، مجتمعاً إسلامياً ، يختلف في جميع مراحل الحياة عن المجتمع الجاهلي ، ويمتاز عن أي مجتمع يوجد في العالم الإنساني ، ويكون ممثلاً للدعوة الإسلامية التي عانى لها المسلمون ألواناً من النكال والعذاب طيلة عشر سنوات .

ولا يخفى أن تكوين أي مجتمع على هذا النمط لا يمكن أن يستنب في يوم واحد ، أو شهر واحد ، أو شهر واحد ، أو سنة واحدة ، بل لا بد له من زمن طويل ، يتكامل فيه التشريع والتقنين مع التثقيف والتدريب والتربية تدريجياً ، وكان الله كفيلاً بهذا التشريع ، وكان رسول الله عَيْقَة قامًا بتنفيذه ، والإرشاد إليه ، وتربية المسلمين وفقة هُهُوَ ٱلَذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيّتِ نَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتُ لُوا عَلَيْهِمْ وَايُعَلِّمُهُمُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمْ اللَّهُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمْ اللهِ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمْ اللهِ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمْ اللهِ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمْ اللهِ عَلْمُهُمْ اللهِ عَلْمُهُمْ اللهِ عَلْمُهُمْ اللهِ عَلَيْهُمْ وَيُعَلِّمُهُمْ اللهِ عَلْمُهُمْ اللهُ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُهُمْ وَيُعَلِّمُهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَيُعَلِّمُهُمْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَيُعَلِّمُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَيُعَلِمُ اللهُ عَلْمُهُمْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ ال

وكان الصحابة رضى الله عنهم مقبلين عليه بقلوبهم ، يتحلون بأحكامه ويستبشرون بها ﴿ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنَتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا ﴾ ( ٨: ٢ ) وليس تفصيل هذه المسائل كلها من مباحث موضوعنا فنقتصر منها على قدر الحاجة .

كان هذا أعظم ما يواجهه رسول الله عَلَيْكُ بالنسبة إلى المسلمين ، وهذا الذي كان هو المقصود – على نطاق واسع – من الدعوة الإسلامية ، والرسالة المحمدية ، ولكن لم يكن هذا قضية طارئة . نعم كانت هناك مسائل – دون ذلك – كانت تقتضي الاستعجال .

كانت جماعة المسلمين مشتملة على قسمين : قسم هم في أرضهم وديارهم وأموالهم ، لا يهمهم من ذلك إلا ما يهم الرجل وهو آمن في سربه ، وهم الأنصار ، وكان بينهم تنافر مستحكم وعداء مزمن منذ أمد بعيد . وكان بجانب هؤلاء قسم آخر – وهم المهاجرون – فاتهم

كل ذلك ، ونجوا بأنفسهم إلى المدينة ، ليس لهم ملجاً يأوون إليه ، ولا عمل يعملونه لمعيشتهم ، ولا مال يبلغون به قواماً من العيش ، وكان عدد هؤلاء اللاجئين غير قليل ، وكانوا يزيدون يوماً فيوماً ، فقد كان أذن بالهجرة لكل من آمن بالله ورسوله . ومعلوم أن المدينة لم تكن على ثروة طائلة ، فتزعزع ميزانها الاقتصادي ، وفي هذه الساعة الحرجة قامت القوات المعادية للإسلام بشبه مقاطعة اقتصادية ، قلت لأجلها المستوردات ، وتفاقمت الظروف .

ب - أما القوم الثاني - وهم المشركون من صميم قبائل المدينة - فلم تكن لهم سيطرة على المسلمين ، وكان منهم من يتخالجه الشكوك ، ويتردد في ترك دين الآباء ، ولكن لم يكن يبطن العداوة والكيد ضد الإسلام والمسلمين ، ولم تمض عليهم مدة طويلة حتى أسلموا وأخلصوا دينهم لله .

وكان فيهم من يبطن شديد الإحن والعداوة ضد رسول الله عليات والمسلمين ، ولكن لم يكن يستطيع أن يناوئهم ، بل كان مضطراً إلى إظهار الود والصفاء نظراً إلى الظروف ، وعلى رأس هؤلاء عبد الله بن أبي ، فقد كانت الأوس والخزرج اجتمعوا على سيادته بعد حرب بعاث ، ولم يكونوا اجتمعوا على سيادة أحد قبله . وكانوا قد نظموا له الخرز ، ليتوجوه ويملكوه ، وكان على وشك أن يصير ملكا على أهل المدينة إذ باغت مجيء رسول الله عليات ، وانصراف قومه عنه إليه ، فكان يرى أنه استلبه ملكاً ، فكان يبطن شديد العداوة ضده – ولما رأى الظروف لا تساعده على شركه ، وأنه يحرم الفوائد الدنيوية أظهر الإسلام بعد بدر ، ولكن بقي مستبطناً الكفر ، وكان لا يجد مجالاً للمكيدة برسول الله عليات وبالمسلمين إلا ويأتي بها – وكان أصحابه – من الرؤساء الذين حرموا المناصب المرجوة في ملكه – يساهمونه ويدعمونه في تنفيذ خططه ، وربما كانوا يتخذون بعض الأحداث ، وضعاف العقول من المسلمين عملاء لهم ؛ لتنفيذ خططهم .

ج ــ أما القوم الثالث ـ وهم اليهود ـ فقد كانوا انحازوا إلى الحجاز زمن الاضطهاد الأشوري والروماني كما أسلفنا ، وكانوا في الحقيقة عبرانيين ، ولكن بعد الانسحاب إلى الحجاز صبغوا بالصبغة العربية في الزي واللغة والحضارة ، حتى صارت أسماء قبائلهم أو أفرادهم عربية ، وحتى قامت بينهم وبين العرب علاقة الزواج والصهر ، إلا أنهم تحفظوا بعصبيتهم الجنسية ، ولم يندمجوا في العرب قطعاً ، بل كانوا يفتخرون بجنسيتهم الإسرائيلية ـ اليهودية ـ وكانوا يحتقرون العرب احتقاراً بالغاً حتى كانوا يسمونهم أميين بمعنى أنهم وحوش سذج ، وأراذل متأخرون ،

وكانوا يرون أن أموال العرب مباحة لهم ، يأكلونها كيف شاءوا ، ﴿ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمِيِّتِينَ سَكِيدِلُ ﴾ ( ٣: ٧٥ )ولم يكن لهم تحمس في نشر دينهم وإنما جل بضاعتهم الدينية هي : الفأل والسحر والنفث والرقية وأمشالها ، وبذلك كانوا يرون أنفسهم أصحاب علم وفضل وقيادة روحانية .

وكانوا مهرة في فنون الكسب والمعيشة ، فكانت في أيديهم تجارة الحبوب والتمر والخمر والثياب ، كانوا يوردون الثياب والحبوب والخمر ، ويصدرون التمر ، وكانت لهم أعمال من دون ذلك هم لها عاملون ، فكانوا يأخذون المنافع من عامة العرب أضعافاً مضاعفة ، ثم لم يكونوا يقتصرون على ذلك ، بل كانوا أكالين للربا ، كانوا يقرضون شيوخ العرب وساداتهم ، ليكتسب هؤلاء الرؤساء مدائح من الشعراء ، وسمعة بين الناس بعد إنفاقها من غير جدوى ولا طائلة ، ثم كانوا يرتهنون أرض هؤلاء الرؤساء وزروعهم وحوائطهم ، ثم لا يلبثون إلا أعواماً حتى يتملكونها .

وكانوا أصحاب دسائس ومؤامرات وعتو وفساد ، يلقون العداوة والشحناء بين القبائل العربية المجاورة ، ويغرون بعضها على بعض بكيد خفي لم تكن تشعره تلك القبائل ، فلا تزال في حروب دامية متواصلة ، ولا تزال أنامل اليهود تؤجج نيرانها كلما رأتها تقارب الخمود والانطفاء ، وبعد هذا التحريض والإغراء كانوا يقعدون على جانب ، يرون ساكتين ما يحل بهؤلاء العرب ، نعم كانوا يزودونهم بقروض ثقيلة ربوية حتى لا يحجموا عن الحرب لعسر النفقة ، وبهذا العمل كانوا يحصلون على منفعتين ، كانوا يتحفظون على كيانهم اليهودي ، وينفقون سوق الربا ؛ ليأكلوه أضعافاً مضاعفة ، ويكسبوا ثروات طائلة

وكانت في يثرب منهم ثلاث قبائل مشهورة :

- (١) بنو قينقاع ، كانوا حلفاء الخزرج ، وكانت ديارهم داخل المدينة .
  - (٢) بنو النضير .
- (٣) بنو قريظة ، وهاتان القبيلتان كانتا حلفاء الأوس ، وكانت ديارهما بضواحي المدينة .

وهذه القبائل هي التي كانت تثير الحروب بين الأوس والخزرج منذ أمد بعيد، وقد ساهمت بأنفسها في حرب بعاث ، كل مع حلفائها .

وطبعاً فإن اليهود لم يكن يرجى منهم أن ينظروا إلى الإسلام إلا بعين البغض والحقد ،

فالرسول لم يكن من جنسهم حتى ليسكن جأش عصبيتهم الجنسية التي كانت متغلبة على نفسياتهم وعقليتهم ، ثم دعوة الإسلام لم تكن إلا دعوة صالحة تؤلف بين أشتات القلوب ، وتطفىء نار العداوة والبغضاء ، وتدعو إلى التزام الأمانة في الشؤون ، وإلى التقيد بأكل الحلال من طيب الأموال ، ومعنى كل ذلك أن قبائل يثرب العربية ستتألف فيا بينها ، وحينئذ لابد من أن تفلت من براثن اليهود ، فيفشل نشاطهم التجاري ، ويحرموا أموال الربا الذي كانت تدور عليه رحى ثروتهم ، بل ربما يحتمل أن تتيقظ تلك القبائل ، فتدخل في حسابها الأموال الربوية التي أخذها اليهود ، فتقوم بإرجاع أرضها وحوائطها التي أضاعتها إلى اليهود في تأدية الربا .

كان اليهود يدخلون كل ذلك في حسابهم منذ عرفوا أن دعوة الإسلام تحاول الاستقرار في يعرب ، ولذلك كانوا يبطنون أشد العداوة ضد الإسلام ، وضد رسول الله عَلَيْظُ منذ أن دخل يعرب ، وإن كانوا لم يتجاسروا على إظهارها إلا بعد حين .

ويظهر ذلك جلياً بما رواه ابن إسحاق عن أم المؤمنين صفية رضي الله عنها . قال ابن إسحاق : حدثت عن صفية بنت حيى بن أخطب أنها قالت : كنت أحب ولد أبي إليه ، وإلى عمي أبي ياسر ، لم ألقهما قط مع ولد لهما إلا أخذاني دونه . قالت : فلما قدم رسول الله عليه المدينة ، ونزل قباء في بني عمرو بن عوف ، غدا عليه أبي ؟ حيى بن أخطب ، وعمي أبو ياسر بن أخطب ، مغلسين ، قالت : فأتيا كالين أخطب ، مغلسين ، قالت : فلم يرجعا حتى كانا مع غروب الشمس ، قالت : فأتيا كالين كسلانين ساقطين يمشيان الهويني . قالت : فهششت إليهما كما كنت أصنع : فوالله ما التفت إلي كسلانين ساقطين بمشيان الهويني . قالت : وسمعت عمي أبا ياسر ، وهو يقول لأبي ، حيى بن واحد منهما ، مع ما بهما من الغم . قال : وسمعت عمي أبا ياسر ، وهو يقول لأبي ، حيى بن أخطب : أهو هو ؟ قال : نعم والله ، قال : أتعرفه وتثبته ؟ قال : نعم ، قال : فما في نفسك منه ؟ قال : عداوته والله ما بقيت (١) .

ويشهد بذلك أيضاً ما رواه البخاري في إسلام عبد الله بن سلام رضي الله عنه ، فقد كان حبراً من فطاحل علماء اليهود ، ولما سمع بمقدم رسول الله عليه المدينة في بني النجار جاءه مستعجلاً ، وألقى إليه أسئلة لا يعلمها إلا نبي ، ولما سمع ردوده عليها آمن به ساعته ومكانه ، ثم قال له : إن اليهود قوم بهت ، إن علموا بإسلامي قبل أن تسألهم بهتوني عندك ،

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۸۱ ه ، ۱۹ ه .

فأرسل رسول الله عَلَيْكَ : أي رجل فيكم عبد الله بن سلام ؟ قالوا : أعلمنا وابن أعلمنا ، وأخيرنا وابن رسول الله عَلَيْكَ : أي رجل فيكم عبد الله بن سلام ؟ قالوا : أعلمنا وابن أعلمنا ، وأخيرنا وابن أخيرنا ( وفي لفظ آخر : ) خيرنا وابن خيرنا وأفضلنا وابن أفضلنا ، فقال رسول الله عَلَيْكَ : أفرأيتم إن أسلم عبد الله ؟ فقالوا : أعاذه الله من ذلك ( مرتين أو ثلاثاً ) ، فخرج إليهم عبد الله فقال : أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله . فقالوا : شرنا وابن شرنا ، ووقعوا فيه . ( وفي لفظ ) فقال : يا معشر اليهود اتقوا الله ، فوالله الذي لا إله إلا هو إنكم لتعلمون أنه رسول الله ، وأنه جاء بحق . فقالوا : كذبت (١) .

وهذه أول تجربة تلقاها رسول الله عَلِيْكُ من اليهود ، في أول يوم دخل فيه المدينة .

هذا كله من حيث الداخلية ، وأما من حيث الخارجية ؛ فإن ألد قوة ضد الإسلام هي قريش ، كانت قد جربت منذ عشرة أعوام – حينا كان المسلمون تحت يديها – كل أساليب الإرهاب والتهديد والمضايقة وسياسة التجويع والمقاطعة ، وأذاقتهم التنكيلات والويلات ، وشنت عليهم حرباً نفسية مضنية مع دعاية واسعة منظمة ، ثم لما هاجر المسلمون إلى المدينة صادرت أرضهم وديارهم وأموالهم ، وحالت بينهم وبين أزواجهم وذرياتهم ، بل حبست وعذبت من قدرت عليه ، ثم لم تقتصر على هذا ، بل تآمرت على الفتك بصاحب الدعوة عينا والقضاء عليه ، وعلى دعوته ، ولم تأل جهداً في تنفيذ هذه المؤامرة . وبعد هذا كله – لما نجا المسلمون إلى أرض تبعد عنها خمسائة كيلو متراً – قامت بدورها السياسي لما لها من الصدارة الدنيوية والزعامة الدينية بين أوساط العرب ، بصفتها ساكنة الحرم ومجاورة بيت الله وسدنته ، فأغرت غيرها من مشركي الجزيرة ضد أهل المدينة ، حتى صارت المدينة في شبه مقاطعة شديدة ، قلت مستورداتها ، في الجزيرة ضد أهل المدينة ، وطنهم الجديد ، ومن السفه تحميل المسلمين أوزار هذا الخصام (٢) .

كان حقاً للمسلمين أن يصادروا أموال هؤلاء الطغاة ، كما صودرت أموالهم ، وأن يدالوا عليهم من التنكيلات بمثل ما أدالوا بها ، وأن يقيموا في سبيل حياتهم العراقيل كما أقاموها في سبيل

<sup>(</sup>١) أنظر صحيح البخاري ١/١٥٥، ٥٥١ . ٥٦١ .

 <sup>(</sup>٢) الكلمة الأخيرة لمحمد الغزالي في فقه السيرة ص١٦٢.

حياة المسلمين ، وأن يكال لهؤلاء الطغاة صاعاً بصاع ، حتى لا يجدوا سبيلاً لإبادة المسلمين ، واستفصال خضرائهم .

هذه هي القضايا والمشاكل التي كان يواجهها رسول الله عَيْقَالُم حين ورد المدينة بصفته رسولاً هادياً وإماماً قائداً .

وقد قام رسول الله عَلِيْكُ بدور الرسالة والقيادة في المدينة ، وأدلى إلى كل قوم بما كانوا يستحقونه من الرأفة والرحمة أو الشدة والنكال – ولا شك أن الرحمة كانت غالبة على الشدة والعنت – حتى عاد الأمر إلى الإسلام وأهله في بضع سنوات ، وسيجد القارىء كل ذلك جلياً في الصفحات الآتية :

# بناء مجتمع جديد

قد أسلفنا أن نزول رسول الله عَلَيْكُ بالمدينة في بني النجار كان يوم الجمعة ( ١٢ ربيع الأول سنة ١هـ الموافق ٢٧ سبتمبر سنة ٢٦٦م ) ، وأنه نزل في أرض أمام دار أبي أيوب ، وقال : ههنا المنزل إن شاء الله ، ثم انتقل إلى بيت أبي أيوب .

#### بناء المسجد النبوي:

اللهـــم لا عيش إلا عيش الآخرة فاغفر للأنصار والمهاجرة وكان يقول:

هـــذا الحمـــال لا حمـــال خيـــبر هـــــذا أبــــر ربنـــــا وأطهــــر وكان ذلك مما يزيد نشاط الصحابة في البناء حتى إن أحدهم ليقول :

لشن قعدنا والنبي يعسمل لذاك منا العسمل المضلل وكانت في ذلك المكان قبور المشركين ، وكان فيه خرب ونخل وشجرة من غرقد ، فأمر رسول الله عليه بقبور المشركين فنبشت ، وبالخرب فسويت ، وبالنخل والشجرة فقطعت ، وصفت في قبلة المسجد ، وكانت القبلة إلى بيت المقدس ، وجعلت عضادتاه من حجارة ، وأقيمت حيطانه من اللبن والطين ، وجعل سقفه من جريد النخل ، وعمده الجذوع ، وفرشت أرضه من الرمال والحصباء ، وجعلت له ثلاثة أبواب ، وطوله مما يلي القبلة إلى مؤخره مائة ذراع ، والجانبان مثل ذلك أو دونه ، وكان أساسه قريباً من ثلاثة أذرع .

وبنى بيوتاً إلى جانبه ، بيوت الحجر باللبن ، وسقفها بالجريد والجذوع ، وهي حجرات أزواجه عَلِيْكُ ، وبعد تكامل الحجرات انتقل إليها من بيت أبي أيوب(١) .

ولم يكن المسجد موضعاً لأداء الصلوات فحسب ، بل كان جامعة يتلقى فيها المسلمون تعاليم الإسلام وتوجيهاته ، ومنتدى تلتقي وتتآلف فيه العناصر القبلية المختلفة التي طالما نافرت بينها النزعات الحاهلية وحروبها ، وقاعدة لإدارة جميع الشئون وبث الانطلاقات ، وبرلماناً لعقد المجالس الاستشارية والتنفيذية .

وكان مع هذا كله داراً يسكن فيها عدد كبير من فقراء المهاجرين اللاجئين الذين لم يكن لهم هناك دار ولا مال ولا أهل ولا بنون .

وفي أوائل الهجرة شرع الأذان ، النغمة العلوية التي تدوي في الآفاق ، كل يوم خمس مرات ، والتي ترتج لها أنحاء عالم الوجود . وقصة رؤيا عبد الله بن زيد بن عبد ربه بهذا الصدد معروفة رواها الترمذي وأبو داود وأحمد وابن خزيمة (٢) .

### المؤاخاة بين المسلمين:

وكما قام النبي عَلَيْكُ (ببناء المسجد) مركز التجمع والتآلف ؛ قام بعمل آخر من أروع ما يأثره التباريخ ، وهو عمل المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار . قال ابن القيم : ثم آخى رسول الله عَلَيْكُ بين المهاجرين والأنصار ، في دار أنس بن مالك ، وكانوا تسعين رجلا ، نصفهم من الأنصار ، آخى بينهم على المواساة ، ويتوارثون بعد الموت دون ذوي الأرحام ، إلى حين وقعة بدر ، فلما أنزل الله عز وجل ﴿ وَأُولُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعَضُهُمُ أُولَى بِبَعْضِ ﴾ الأرحام ، إلى حين وقعة بدر ، فلما أنزل الله عز وجل ﴿ وَأُولُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعَضُهُمُ أُولَى بِبَعْضِ ﴾ ( ٨ : ٧٥ ) رد التوارث ، دون عقد الأخوة .

وقد قيــل إنه آخى بين المهـاجرين بعضهـم مع بعض مؤاخاة ثانيـة ... والثبت الأول ، والمهاجرون كانوا مستغنين بأخوة الإسلام وأخوة الدار وقرابة النسب عن عقد مؤاخاة بخلاف المهاجرين مع الأنصار (٣) أ هـ .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۷۱/۱، ٥٥٥، ٥٦٠، زاد المعاد ٥٦/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر بلوغ المرام لابن حجر العسقلاني ص١٥.

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد ٢/٢٥.

ومعنى هذا الإخاء – كما قال محمد الغزالي – أن تذوب عصبيات الجاهلية ، فلا حمية إلا للإسلام ، وأن تسقط فوارق النسب واللون والوطن ، فلا يتقدم أحد أو يتأخر إلا بمروءته وتقواه .

وقد جعل الرسول عَلَيْكُ هذه الأخوة عقداً نافذاً ، لا لفظاً فارغاً ، وعملاً يرتبط بالدماء والأموال ، لا تحية تثرثر بها الألسنة ولا يقوم لها أثر .

وكانت عواطف الإيثار والمواساة والمؤانسة تمتزج في هذه الأخوة ، وتملأ المجتمع الجديد بأروع الأمثال(١) .

فقد روى البخاري أنهم لما قدموا المدينة آخى رسول الله عَلَيْكُ بين عبد الرحمن وسعد بن الربيع ، فقال لعبد الرحمن : إني أكثر الأنصار مالاً ، فاقسم مالي نصفين ، ولي امرأتان ، فانظر أعجبهما إليك فسمها لي ، أطلقها ، فإذا انقضت عدتها فتزوجها ، قال : بارك الله لك في أهلك ومالك ، وأين سوقكم ؟ فدلوه على سوق بني قينقاع ، فما انقلب إلا ومعه فضل من أقط وسمن ، ثم تابع الغدو ، ثم جاء يوماً وبه أثر صفرة ، فقال النبي عَلَيْكُ : مهم ؟ قال : تزوجت . قال : كم سقت إليها ؟ قال : نواة من ذهب (١) .

وروى عن أبي هريرة قال : قالت الأنصار للنبي عَلَيْكُ : اقسم بيننا وبين إخواننا النخيل . قال : لا . فقالوا : فتكفونا المؤنة ، ونشرككم في الثمرة . قالوا : سمعنا وأطعنا(٢) .

وهذا يدلنا على ما كان عليه الأنصار من الحفاوة البالغة بإخوانهم المهاجرين ، ومن التضحية والإيثار والود والصفاء ، وما كان عليه المهاجرون من تقدير هذا الكرم حق قدره ، فلم يستغلوه ولم ينالوا منه إلا بقدر ما يقيم أودهم .

وحقاً فقد كانت هذه المؤاخاة فذة ، وسياسة صائبة حكيمة ، وحلاً رائعاً لكثير من المشاكل التي كان يواجهها المسلمون ، والتي أشرنا إليها .

## ميثاق التحالف الإسلامي:

وكما قام رسول الله عَلَيْكُ بعقد المؤاخاة بين المؤمنين ، قام بعقد معاهدة أزاح بها كل ما كان

<sup>(</sup>١) فقه السيرة ص١٤١، ١٤١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري . باب إخاء النبي عليه بين المهاجرين والأنصار ٥٥٣/١ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ـ باب إذا قال: اكفني مؤنة النخل إلخ ٣١٢/١ .

من حزازات الجماهلية ، والنزعات القبلية ، ولم يترك مجالاً لتقاليد الجاهلية ، وهاك بنودها ملخصاً :

هذا كتاب من محمد النبي \_ عَلِيْكُ \_ بين المؤمنين والمسلمين من قريش ويثرب ومن تبعهم فلحق بهم ، وجاهد معهم :

- (١) أنهم أمة واحدة من دون الناس.
- (٢) المهاجرون من قريش على ربعتهم يتعاقلون بينهم ، وهم يفدون عانيهم بالمعروف والقسط بين المؤمنين ، وكل قبيلة من الأنصار على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى ، وكل طائفة منهم تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين .
  - (٣) وأن المؤمنين لا يتركون مفرحاً بينهم أن يعطوه بالمعروف في فداء أو عقل .
- (٤) وأن المؤمنين المتقين على من بغى منهم ، أو ابتغى دسيعة (١) ظلم أو إثم أو عدوان أو فساد بين المؤمنين .
  - (٥) وأن أيديهم عليه جميعاً ، ولو كان ولد أحدهم .
    - (٦) ولا يقتل مؤمن مؤمناً في كافر .
      - (٧) ولا ينصر كافراً على مؤمن .
    - (٨) وأن ذمة الله واحدة يجير عليهم أدناهم .
  - (٩) وأن من تبعنا من يهود فإن له النصر والأسوة ، غير مظلومين ولا متناصرين عليهم .
- (١٠) وأن سلم المؤمنين واحدة ، لا يسالم مؤمن دون مؤمن في قتال في سبيل الله إلا على سواء وعدل بينهم .
  - (١١) وأن المؤمنين يبيء بعضهم على بعض بما نال دماءهم في سبيل الله .
  - (١٢) وأنه لا يجير مشرك مالاً لقريش ولا نفساً ، ولا يحول دونه على مؤمن .
  - (١٣) وأنه من اعتبط مؤمناً (٢) قتلاً عن بينة فإنه قود به ، إلا أن يرضي ولي المقتول .
    - (١) الدسع: الدفع كالدسر . والمعنى أي طلب دفع ظلم . لسان العرب بتصرف .
    - (٢) اعتبط مؤمناً قتلاً : قتله بلا جناية كانت منه ولا جريرة توجب قتله . لسان العرب .

(١٤) وأن المؤمنين عليه كافة ولا يحل لهم إلا قيام عليه

(١٥) وأنه لا يحل لمؤمن أن ينصر محدثاً ولا يؤويه ، وانه من نصره أو آواه فإن عليه لعنة الله وغضبه يوم القيامة ، ولا يؤخذ منه صرف ولا عدل .

(١٦) وأنكم مهما اختلفتم فيه من شيء فإن مرده إلى الله عز وجل وإلى محمد عَلَيْكُمْ (١).

## أثر المعنويات في المجتمع:

بهذه الحكمة ، وبهذه الحذاقة أرسى رسول الله عليه قواعد مجتمع جديد ، ولكن كانت هذه الظاهرة أثراً للمعاني التي كان يتمتع بها أولئك الأمجاد بفضل صحبة النبي عليه ، وكان النبي عليه النبي عليه والتربية وتزكية النفوس والحث على مكارم الأخلاق ، ويؤدبهم بآداب الود والإخاء والمجد والشرف والعبادة والطاعة .

سأله رجل: أيّ الإسلام خير ؟ قال: تطعم الطعام ، وتقـــرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف (١) .

قال عبد الله بن سلام: لما قدم النبى عليه المدينة جئت ، فلما تبينت وجهه ، عرفت أن وجهه ليس بوجه كذاب ، فكان أول ما قال: يا أيها الناس أفشوا السلام ، وأطعموا الطعام ، وصلوا الأرحام ، وصلوا بالليل والناس نيام ، تدخلوا الجنة بسلام (٣) .

وكان يقول: لا يدخل الجنة من لا يأمن جاره بوائقه(٤) .

ويقول: المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده (٠) .

ويقول: لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه(١).

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۵۰۲/۱ ، ۵۰۳ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢/١ ، ٩ .

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي وابن ماجه والدارمي . مشكاة المصابيح ١٦٨/١ .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم ، مشكاة المصابيح ٢٢٢/٢ .

<sup>(</sup>٥-٦) صحيح البخاري ٦/١ .

ويقول : المؤمنون كرجل واحد ، إن اشتكى عينه اشتكى كله ، وإن اشتكى رأسه اشتكى كله(۱) .

ويقول: المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً(١) .

ويقول: لا تباغضوا، ولا تحاسدوا، ولا تدابروا، وكونوا عباد الله إخواناً ولا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاثة أيام(").

ويقول: المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه ، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته ، ومن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة ، ومن ستر مسلماً ستره الله يوم القيامة (١) .

ويقول : ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السهاء<sup>(٥)</sup> .

ويقول : ليس المؤمن بالذي يشبع وجاره جائع إلى جانبه(٦) .

ويقول : سباب المؤمن فسوق ، وقتاله كفر<sup>(٧)</sup> .

وكان يجعل : إماطة الأذي عن الطريق صدقة ، ويعدها شعبة من شعب الإيمان(^) .

وكان يحثهم على الإنفاق ، ويذكر من فضائله ما تتقاذف إليه القلوب ، فكان يقول : الصدقة تطفىء الخطايا كما يطفىء الماء النار (٩) .

ويقول : أيما مسلم كسا مسلماً ثوباً على عري ، كساه الله من خضر الجنة ، وأيما مسلم

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ، مشكاة المصابيح ٢٢/٢ .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه ، مشكاة المصابيح ٤٢٢/٢ ، صحيح البخاري ٨٩٠/٢ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٨٩٦/٢.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه مشكاة المصابيح ٤٢٢/٢ .

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود ٢٣٥/٢ ، جامع الترمذي ١٤/٢ .

<sup>(</sup>٦) رواه البيهقي في شعب الإيمان ، مشكاة المصابيح ٢ ٤٢٤ .

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري ٨٩٣/٢.

<sup>(</sup>٨) والحديث في ذلك مروي في الصحيحين ، انظر مشكاة المصابيح ١٢/١ ، ١٦٧ .

<sup>(</sup>٩) رواه أحمد والترمذي وابن ماجه ، مشكاة المصابيح ١٤/١ .

أطعم مسلماً على جوع أطعمه الله من ثمار الجنة ، وأيما مسلم سقى مسلماً على ظمأ سقاه الله من الرحيق المختوم(١) .

ويقول : اتقوا النار ولو بشق تمرة ، فإن لم تجد فبكلمة طيبة(٢) .

وبجانب هذا كان يحث حثاً شديداً على الاستعفاف عن المسألة ، ويذكر فضائل الصبر والقناعة ، كان يعد المسألة كدوحاً أو خدوشاً أو خموشاً في وجه السائل(٣) . اللهم إلا إذا كان مضطراً ، كما كان يحدث لهم بما في العبادات من الفضائل والأجر والثواب عند الله وكان يربطهم بالوحي النازل عليه من السماء ربطاً موثقاً يقرؤه عليهم ، ويقرؤونه ، لتكون هذه الدراسة إشعاراً بما عليهم من حقوق الدعوة ، وتبعات الرسالة ، فضلاً عن ضرورة الفهم والتدبر .

وهكذا رفع معنوياتهم ومواهبهم ، وزودهم بأعلى القيم والأقدار والمثل ، حتى صاروا صورة لأعلى قمة من الكمال عرفت في تاريخ البشر بعد الأنبياء .

يقول عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: من كان مستناً فليستن بمن قد مات ، فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة ، أولئك أصحاب محمد عَلِيْكُ ، كانوا أفضل هذه الأمة ، أبرها قلوباً ، وأعمقها علماً ، وأقلها تكلفاً ، اختارهم الله لصحبة نبيه ولإقامة دينه ، فاعرفوا لهم فضلهم ، واتبعوهم على أثرهم ، وتمسكوا بما استطعتم من أخلاقهم وسيرهم ، فإنهم كانوا على الهدى المستقيم (٤) .

ثم إن هذا الرسول القائد الأعظم عَلَيْكُ كان يتمتع من الصفات المعنوية والظاهرة ، ومن الكمالات والمواهب والأمجاد والفضائل ومكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال ، بما جعلته تهوي إليه الأفتدة ، وتتفانى عليه النفوس ، فما يتكلم بكلمة إلا ويبادر صحابته – رضي الله عنهم – إلى امتثالها ، وما يأتي برشد وتوجيه إلا ويتسابقون إلى التحلي به .

بمثل هذا استطّاع النبي عَلِيْكُ أن يبني في المدينة مجتمعاً جديداً ، أروع وأشرف مجتمع عرفه

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود ، وجامع الترمذي ، مشكاة المصابيح ١٦٩/١ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١٩٠/١، ١٩٠/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر في ذلك أبا داود والترمذي والنسائي وابن ماجه والدارمي ، مشكاة المصابيح ١٦٣/١ .

<sup>(</sup>٤) رواه رزين ، مشكاة المصابيح ٣٢/١ .

التاريخ ، وأن يضع لمشاكل هذا المجتمع حلاً تتنفس له الإنسانية الصعداء ، بعد أن كانت تعبت في غياهب الزمان ودياجير الظلمات .

وبمثـل هذه المعنويات الشـامخة تكاملت عناصر المجتمع الجديد ، الذي واجه كل تيارات الزمان حتى صرف وجهتها ، وحول مجرى التاريخ والأيام .

# معاهدة مع اليهود

بعد أن هاجر النبي عَلَيْكُ إلى المدينة ، ووثق من رسوخ قواعد المجتمع الإسلامي الجديد ، بإقامة الوحدة العقائدية والسياسية والنظامية بين المسلمين ، رأى أن يقوم بتنظيم علاقاته بغير المسلمين ، وكان همه في ذلك هو توفير الأمن والسلام والسعادة والخير للبشرية جمعاء ، مع تنظيم المنطقة في وفاق واحد ، فسن في ذلك قوانين السهاح والتجاوز التي لم تعهد في عالم مليء بالتعصب والتغالي .

وأقرب من كان يجاور المدينة من غير المسلمين هم اليهود – كما أسلفنا – وهم وإن كانوا يبطنون العداوة للمسلمين ، لكن لم يكونوا أظهروا أية مقاومة أو خصومة بعد ، فعقد معهم رسول الله عليه معاهدة ترك لهم فيها مطلق الحرية في الدين والمال ، ولم يتجه إلى سياسة الإبعاد أو المصادرة والخصام .

وجاءت هذه المعاهدة ضمن المعاهدة التي تمت بين المسلمين أنفسهم ، والتي مر ذكرها قريباً . وهاك أهم بنود هذه المعاهدة :

#### بنود المعاهدة:

- (١) إن يهود بني عوف أمة مع المؤمنين ، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم مواليهم وأنفسهم ، كذلك لغير بني عوف من اليهود .
  - (٢) وإن على اليهود نفقتهم ، وعلى المسلمين نفقتهم .
  - (٣) وإن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة .
    - (٤) وإن بينهم النصح والنصيحة ، والبر دون الإثم .

- (٥) وإنه لم يأثم امرؤ بحليفه .
  - (٦) وإن النصر للمظلوم .
- (٧) وإن اليهود يتفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين .
  - (٨) وإن يثرب حرام جوفها لأجل هذه الصحيفة .
- (٩) وإنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يخاف فساده فإن مرده إلى الله عز وجل ، وإلى محمد رسول الله عليه .
  - (١٠) وإنه لا تُجارُ قريش ولا من نصرها .
- (١١) وإن بينهم النصر على من دهم يثرب ... على كل أناس حصتهم من جانبهم الذي قبلهم .
  - (١٢) وإنه لا يحول هذا الكتاب دون ظالم أو آثم(١) .

وبإبرام هذه المعاهدة صارت المدينة وضواحيها دولة وفاقية ، عاصمتها المدينة ورئيسها - إن صح هذا التعبير - رسول الله عليه ، والكلمة النافذة والسلطان الغالب فيها للمسلمين ، وبذلك أصبحت المدينة عاصمة حقيقية للإسلام .

ولتوسيع منطقة الأمن والسلام عامد النبي عَلَيْكُ قبائل أخرى في المستقبل بمثل هذه المعاهدة ، حسب الظروف ، وسيأتي ذكرها .

<sup>(</sup>۱) انظر ابن هشام ۵۰۳/۱ ، ۵۰۶ .

# الكفاح الدامي

# استفزازات قريش ضد المسلمين بعد الهجرة واتصالهم بعبدالله بن أبي:

قد أسلفنا ما كان يأتي به كفار مكة من التنكيلات والويلات ضد المسلمين ، وما فعلوا بهم عند الهجرة ، مما استحقوا لأجلها المصادرة والقتال ، إلا أنهم لم يكونوا ليفيقوا من غيهم ، ويمتنعوا عن عدوانهم ، بل زادهم غيظاً أن فاتهم المسلمون ووجدوا مأمناً ومقراً بالمدينة ، فكتبوا إلى عبد الله بن أبي بن سلول ، وكان إذ ذاك مشركاً بصفته رئيس الأنصار قبل الهجرة – فمعلوم أنهم كانوا مجتمعين عليه ، وكادوا يجعلونه ملكاً على أنفسهم لولا أن هاجر رسول الله علي قومنوا به – كتبوا إليه وإلى أصحابه المشركين يقولون لهم في كلمات باتة :

إنكم آويتم صاحبنا ، وإنا نقسم بالله لتقاتلنه أو لتخرجنه ، أو لنسيرن إليكم بأجمعنا ، حتى نقتل مقاتلتكم ، ونستبيح نساءكم(١) .

وبمجرد بلوغ هذا الكتاب قام عبد الله بن أبي ليمتثل أوامر إخوانه المشركين من أهل مكة \_ وقد كان يحقد على النبي عَلَيْكُ ، لما يراه أنه استلبه ملكه \_ يقول عبد الرحمن بن كعب : فلما بلغ ذلك عبد الله بن أبي ومن كان معه من عبدة الأوثان اجتمعوا لقنال رسول الله عَلَيْكُ ، فلما بلغ ذلك النبي عَلَيْكُ لقيهم ، فقال : لقد بلغ وعيد قريش منكم المبالغ ، ما كانت تكيد كم بأكثر ما تريدون أن تقاتلوا أبناء كم وإخوانكم ، فلما سمعوا ذلك من النبي عَلَيْكُ تفرقوا(١) .

امتنع عبد الله بن أبي بن سلول عن إرادة القتال عند ذاك ؛ لما رأى خوراً أو رشداً في

<sup>(</sup>١) أبو داود باب خبر النضير .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.

أصحابه ، ولكن يبدو أنه كان متواطئاً مع قريش ، فكان لا يجد فرصة إلا وينتهزها لإيقاع الشر بين المسلمين والمشركين ، وكان يضم معه اليهود ؛ ليعينوه على ذلك ، ولكن تلك هي حكمة النبي علياً التي كانت تطفىء نار شرهم حيناً بعد حين (١) .

# إعلان عزيمة الصد عن المسجد الحرام:

ثم إن سعد بن معاذ انطلق إلى مكة معتمراً ، فنزل على أمية بن خلف بمكة ، فقال لأمية : انظر لي ساعة خلوة لعلى أن أطوف بالبيت ، فخرج به قريباً من لقف النهار ، فلقيهما أبو جهل فقال : يا أبا صفوان ، من هذا معك ؟ فقال : هذا سعد ، فقال له أبو جهل : ألا أراك تطوف بمكة آمناً وقد آويتم الصباة ، وزعمتم أنكم تنصرونهم ، وتعينونهم ، أما والله لولا أنك مع أبي صفوان ما رجعت إلى أهلك سالماً ، فقال له سعد ورفع صوته عليه : أما والله لئن منعتني هذا لأمنعك ما هو أشد عليك منه ، طريقك على أهل المدينة (۱) .

### قريش تهدد المهاجرين:

ثم إن قريشاً أرسلت إلى المسلمين تقول لهم : لا يغرنكم أنكم أفلتمونا إلى يثرب ، سنأتيكم فنستأصلكم ونبيد خضراءكم في عقر داركم (٢) .

ولم يكن هذا كله وعيداً مجرداً ، فقد تأكد عند رسول الله على من مكائد قريش وإرادتها على الشر ما كان لأجله لا يبيت إلا ساهراً ، أو في حرس من الصحابة ، فقد روى مسلم في صحيحه عن عائشة رضي الله تعالى عنها قالت: سهر رسول الله على مقدمه المدينة ليلة، فقال: ليت رجلاً صالحاً من أصحابي يحرسني الليلة ، قالت فبينا نحن كذلك سمعنا خشخشة سلاح ، فقال : من هذا ؟ قال : سعد بن أبي وقاص ، فقال له رسول الله عليه : ما جاء بك ؟ فقال : وقع في نفسي خوف على رسول الله عليه ، فجئت أحرسه ، فدعا له رسول الله عليه ، ثم نام (١) .

<sup>(</sup>١) انظر في هذا الصدد صحيح البخاري ٢/٥٥/ ، ٢٥٦ ، ٩١٢ ، ٩٢٤ .

<sup>&#</sup>x27;) صحيح البخاري ، كتاب المغازي ٥٦٣/٢ .

<sup>(</sup>٣) رحمة للعالمين ١١٦/١.

<sup>(</sup>٤) مسلم باب فضل سعد بن أبي وقاص ٢٨٠/٢ واللفظ له ، وصحيح البخاري – باب الحراسة في الغزو في سبيل الله ٤٠٤/١ .

ولم تكن هذه الحراسة مختصة ببعض الليالي بل كان ذلك أمراً مستمراً ، فقد روى عن عائشة قالت : كان رسول الله عَلِيَّة يحرس ليلاً ، حتى نزل ﴿وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ﴾، فأخرج رسول الله عَلِيَّة رأسه من القبة ، فقال : يا أيها الناس انصرفوا عني فقد عصمني الله عز وجل(١) .

ولم يكن الخطر مقتصراً على رسول الله عَلَيْكُ ، بل على المسلمين كافة ، فقد روى أبي بن كعب ، قال : لما قدم رسول الله عَلَيْكُ وأصحابه المدينة وآوتهم الأنصار رمتهم العرب عن قوس واحدة ، وكانوا لا يبيتون إلا بالسلاح ولا يصبحون إلا فيه .

## الإذن بالقتال:

في هذه الظروف الخطيرة التي كانت تهدد كيان المسلمين بالمدينة ، والتي كانت تنبىء عن قريش أنهم لا يفيقون عن غيهم ، ولا يمتنعون عن تمردهم بحال ، أنزل الله تعالى الإذن بالقتال للمسلمين ، ولم يفرضه عليهم قال تعالى : ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقُلْ تَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلُلِمُواْ وَإِنَّ اللّهَ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ (٢٢ : ٣٩) .

وأنزل هذه الآية ضمن آيات أرشدتهم إلى أن هذا الإذن إنما هو لإزاحة الباطل، وإقامة شعائر الله ، قال تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَّـا هُمْ فِىٱلْأَرْضِٱفَّـامُواْٱلصَّـلَـٰوَةَ وَءَاتَوُاٱلرَّكَـٰوَةَ وَأَمـرُواْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَـهَوْاُعَنِٱلْمُنكَرِّ ﴾ (٢٢ : ٢١) .

والصحيح الذي لا مندوحة عنه أن هذا الإذن إنما نزل بالمدينة بعد الهجرة ، لا بمكة ، ولكن لا يمكن لنا القطع بتحديد ميعاد النزول .

نزل الإذن بالقتال ، ولكن كان من الحكمة إزاء هذه الظروف – التي مبعثها الوحيد هو قوة قريش وتمردها – أن يبسط المسلمون سيطرتهم على طريق قريش التجارية المؤدية من مكة إلى الشام ، واختار رسول الله علي المسط هذه السيطرة خطتين :

الأولى: عقد معاهدات الحلف أو عدم الاعتداء مع القبائل التي كانت مجاورة لهذا الطريق، أو كانت تقطن ما بين هذا الطريق وما بين المدينة، وقد أسلفنا معاهدته - علي - مع

<sup>(</sup>١) جامع الترمذي أبواب التفسير ١٣٠/٢ .

اليهود، وكذلك كان عقد معاهدة الحلف أو عدم الاعتداء مع جهينة قبل الأخذ في النشاط العسكري، وكانت مساكنهم على ثلاثة مراحل من المدينة، وقد عقد معاهدات أثناء دورياته العسكرية وسيأتي ذكرها.

**الثانية** : إرسال البعوث واحدة تلو الأخرى إلى هذا الطريق .

### الغزوات والسرايا قبل بدر(١١):

ولتنفيذ هاتين الخطتين بدأ في المسلمين النشاط العسكري فعلاً بعد نزول الإذن بالقتال ، وقاموا بحركات عسكرية هي أشبه بالدوريات الاستطلاعية ، وكان المطلوب منها هو الذي أشرنا إليه من الاستكشاف والتعرف على الطرق المحيطة بالمدينة ، والمسالك المؤدية إلى مكة ، وعقد المعاهدات مع القبائل التي مساكنها على هذه الطرق ، وإشعار مشركي يثرب ويهودها وأعراب البادية الضاربين حولها بأن المسلمين أقرياء ، وأنهم تخلصوا من ضعفهم القديم ، وإنذار قريش عقبى طيشها ، حتى تفيق عن غيها الذي لا تزال تتوغل في أعماقه ، وعلها تشعر بتفاقم الخطر على اقتصادها وأسباب معايشها فتجنح إلى السلم ، وتمتنع عن إرادة قتال المسلمين في عقر دارهم ، وعن الصد عن سبيل الله ، وعن تعذيب المستضعفين من المؤمنين في مكة ، حتى يصير المسلمون أحراراً في إبلاغ رسالة الله في ربوع الجزيرة .

## وفيها يلي أحوال هذه السرايا بالإيجاز :

ا – سرية سيف البحر ، في رمضان سنة ١هـ . الموافق سنة ٦٢٣م . أمّر رسول الله عَلَيْظَةُ على هذه السرية حمزة بن عبد المطلب ، وبعثه في ثلاثين رجلاً من المهاجرين ، يعترض عيراً لقريش جاءت من الشام ، وفيها أبو جهل بن هشام في ثلاثمائة رجل ، فبلغوا سيف البحر من ناحية العيص<sup>(٢)</sup> . فالتقوا واصطفوا للقتال ، فمشى مجدي بن عمرو الجهني – وكان حليفاً للفريقين جميعاً – بين هؤلاء وهؤلاء ، حتى حجز بينهم ، فلم يقتتلوا .

وكان لواء حمزة أول لواء عقده رسول الله عَلِيْكُ ، وكان أبيض ، وكان حامله أبا مرثد كناز بن حصين الغنوي .

<sup>(</sup>١) سمى المؤرخون ما خرج فيه النبي عَلِيُّكُ بنفسه غزوة ، حارب فيها أم لم يحارب وما خرج فيه أحد قادته سرية .

 <sup>(</sup>٢) العيص ـ بالكسر ـ مكان بين ينبع والمروة ناحية البحر الأحمر .

٢ -- سرية رابغ ، في شوال سنة ١ من الهجرة -- أبريل سنة ٣٦٢٣م ، بعث رسول الله عليه عليه عليه عليه الله عليه الله عليه الله عليه عليه الحارث بن المطلب في ستين راكباً من المهاجرين ، فلقي أبا سفيان -- وهو في مائتين -- على بطن رابغ ، وقد ترامى الفريقان بالنبل ، ولم يقع قتال .

وفي هذه السرية انضم رجلان من جيش مكة إلى المسلمين ، وهما المقداد بن عمرو البهراني ، وعتبة بن غزوان المازني ، وكانا مسلمين ، خرجا مع الكفار ؛ ليكون ذلك وسيلة للوصول إلى المسلمين . وكان لواء عبيدة أبيض ، وحامله مسطح بن أثاثة بن المطلب بن عبد مناف .

٣ - سرية الخَرَّار(١) ، في ذي القعدة سنة ١هـ الموافق مايو سنة ٦٢٣م ، بعث رسول الله عَلَيْتُهُ سعد بن أبي وقاص في عشرين راكباً ، يعترضون عيراً لقريش ، وعهد إليه أن لا يجاوز الخرار ، فخرجوا مشاة يكمنون بالنهار ويسيرون بالليل حتى بلغوا الخرار صبيحة خمس ، فوجدوا العير قد مرت بالأمس .

كان لواء سعد رضي اللهعنه أبيض ، وحمله المقداد بن عمرو .

٤ – غزوة الأبواء أو ودان<sup>(٢)</sup> – في صفر سنة ٢هـ الموافق أغسطس سنة ٦٢٣م، حرج رسول الله عليه بنفسه، بعد أن استخلف على المدينة سعد بن عبادة، في سبعين رجلاً من المهاجرين خاصة، يعترض عيراً لقريش حتى بلغ ودان، فلم يلق كيداً.

وفي هذا الغزوة عقد معاهدة حلف مع عمرو بن مخشي الضمري ، وكان سيد بني ضمرة في زمانه ، وهاك نص المعاهدة :

هذا كتاب من محمد رسول الله لبني ضمرة ، فإنهم آمنون على أموالهم وأنفسهم ، وإن لهم النصر على من رامهم إلا أن يحاربوا دين الله ، ما بل بحر صوفة ، وإن النبي إذا دعاهم لنصره أجابوه (٢) .

وهذه أول غزوة غزاها رسول الله عَلِيْكَ ، وكانت غيبته خمس عشرة ليلة ، وكان اللواء أبيض ، وحامله حمزة بن عبد المطلب .

<sup>(</sup>١) الخرار \_ بالفتح فالتشديد \_ بالقرب من الجحفة .

 <sup>(</sup>٢) ودان ــ بالفتح فالتشديد ــ موضع بين مكة والمدينة ، بينه وبين رابغ مما يلي المدينة تسعة وعشرون ميلاً ،
 والأبواء موضع بالقرب من ودان .

<sup>(</sup>٣) انظر المواهب اللدنية ١/٥٥ وشرحه للزرقاني .

عزوة بواط، في شهر ربيع الأول سنة ١هـ سبتمبر سنة ٢٦٣م، خرج رسول الله عَيْنَاتُهُ في مائتين من أصحابه، يعترض عيراً لقريش فيها أمية بن خلف الجمحي ومائة رجل من قريش، وألفان وخمسائة بعير، فبلغ بواطاً من ناحية رضوى(١) ولم يلق كيداً.

واستخلف في هذه الغزوة على المدينة سعد بن معاذ ، واللواء كان أبيض ، وحامله سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه .

7 - غزوة سفوان ، في شهر ربيع الأول سنة ٢هـ سبتمبر سنة ٢٣م أغار كرز بن جابر الفهري في قوات خفيفة من المشركين على مراعي المدينة ، ونهب بعض المواشي ، فخرج رسول الله عَيْقَةً في سبعين رجلاً من أصحابه لمطاردته ، حتى بلغ وادياً يقال له سفوان من ناحية بدر ، ولكنه لم يدرك كرزاً وأصحابه ، فرجع من دون حرب ، وهذه الغزوة تسمى بغزوه بدر الأولى .

واستخلف في هذه الغزوة على المدينة زيد بن حارثة ، وكان اللواء أبيض ، وحامله علي بن أبي طالب .

٧ – غزوة ذي العشيرة – في جمادي الأولى ، وجمادي الآخرة سنة ٢هـ الموافق نوفمبر وديسمبر سنة ٢٦٣م ، خرج رسول الله عَلَيْكُ في خمسين ومائة ويقال : في مائتين ، من المهاجرين ، ولم يكره أحداً على الخروج ، وخرجوا على ثلاثين بعيراً يعتقبونها ، يعترضون عيراً لقريش ، فاهبة إلى الشام ، وقد جاء الخبر بفصولها من مكة فيها أموال لقريش ، فبلغ ذا العشيرة (١) ، فوجد العير قد فاتته بأيام ، وهذه هي العير التي خرج في طلبها حين رجعت من الشام ، فصارت سبباً لغزوة بدر الكبرى .

وكان خروجه عَلَيْكُ في أواخر جمادى الأولى ، ورجوعه في أوائل جمادى الآخرة على ما قاله ابن إسحاق ، ولعل هذا هو سبب اختلاف أهل السير في تعيين شهر هذه الغزوة .

وفي هذه الغزوة عقد رسول الله عَلِيْتُكُم معاهدة عدم اعتداء مع بني مدلج وحلفائهم من بني ضمرة .

<sup>(</sup>۱) بواط ( بالضم ) ورضوى ، جبلان فرعان أصلهما من جبال جهينة : مما يلي طريق الشام ، بينه وبين المدينة نحو أربعة برد .

 <sup>(</sup>۲) العشيرة – مصغراً ، ويقال : العشيراء بالمد ، وقيل : العسيرة بالمهملة – موضع بناحية ينبع .

واستخلف على المدينة في هذه الغزوة أبا سلمة بن عبد الأسد المخزومي ، وكان اللواء في هذه الغزوة أبيض ، وحامله حمزة بن عبد المطلب رضى الله عنه .

٨ - سرية نخلة - في رجب سنة ٢هـ الموافق يناير سنة ٢٢٤م، بعث رسول الله عليه على عبد الله بن جحش الأسدي إلى نخلة في اثني عشر رجلاً من المهاجرين ، كل اثنين يعتقبان على بعير .

وكان رسول الله عَلَيْكُ كتب له كتاباً ، وأمره أن لا ينظر فيه حتى يسير يومين ، ثم ينظر فيه . فسار عبد الله ، ثم قرأ الكتاب بعد يومين ، فإذا فيه « إذا نظرت في كتابي هذا فامض حتى تنزل نخلة بين مكة والطائف ، فترصد بها عير قريش ، وتعلم لنا من أخبارهم ، فقال : سمعاً وطاعة ، وأخبر أصحابه بذلك ، وأنه لا يستكرههم ، فمن أحب الشهادة فلينهض ، ومن كره الموت فليرجع ، وأما أنا فناهض ، فنهضوا كلهم ، غير أنه لما كان في أثناء الطريق أضل سعد بن أبي وقاص وعتبة بن غزوان بعيراً لهما كانا يعتقبانه ، فتخلفا في طلبه .

وسار عبد الله بن جحش حتى نزل بنخلة ، فمرت عير لقريش تحمل زبيباً وأدماً وتجارة ، وفيها عمرو بن الحضرمي وعثان ونوفل ابنا عبد الله بن المغيرة والحكم بن كيسان مولى بني المغيرة ، فتشاور المسلمون وقالوا : نحن في آخر يوم من رجب ، الشهر الحرام ، فإن قاتلناهم انتهكنا الشهر الحرام ، وإن تركناهم الليلة دخلوا الحرم ، ثم اجتمعوا على اللقاء ، فرمى أحدهم عمرو بن الحضرمي فقتله ، وأسروا عثان والحكم ، وأفلت نوفل ، ثم قدموا بالعير والأسيرين إلى المدينة ، وقد عزلوا من ذلك الخمس ، وهو أول خمس كان في الإسلام ، وأول قتيل في الإسلام ،

وأنكر رسول الله عَلَيْكُ ما فعلوه ، وقال : ما أمرتكم بقتال في الشهر الحرام ، ووقف التصرف في العير والأسيرين .

ووجد المشركون فيا حدث فرصة لاتهام المسلمين بأنهم قد أحلوا ما حرم الله ، وكثر في ذلك القيل والقال ، حتى نزل الوحي حاسماً هذه الأقاويل ، وأن ما عليه المشركون أكبر وأعظم مما ارتكمه المسلمون

﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِي الْحَلَ قِتَ الَّ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدَّعَن سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفُرُ اللهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ اَهْلِهِ عِنْدُ الْكَبُ عِندَ اللَّهِ وَالْفِتْ نَدُّ أَحْبُرُ مِنَ الْقَتْلُ ﴾ (٢١٧:٢).

فقد صرح هذا الوحي بأن الضجة التي افتعلها المشركون لإثارة الريبة في سيرة المقاتلين المسلمين لا مساغ لها ، فإن الحرمات المقدسة قد انتهكت كلها في محاربة الإسلام ، واضطهاد أهله ، ألم يكن المسلمون مقيمين بالبلد الحرام حين تقرر سلب أموالهم وقتل نبيهم ؟ فما الذي أعاد لهذه الحرمات قداستها فجأة ، فأصبح انتهاكها معرة وشناعة ؟ لا جرم أن الدعاية التي أخذ ينشرها المشركون دعاية تبتني على وقاحة ودعارة .

وبعد ذلك أطلق رسول الله عَلِيْكُ سراح الأسيرين ، وأدى دية المقتول إلى أوليائه(١) .

تلكم السرايا والغزوات قبل بدر ، لم يجر في واحدة منها سلب الأموال وقتل الرجال ، إلا بعد ما ارتكبه المشركون في قيادة كرز بن جابر الفهري ، فالبداية إنما هي من المشركين مع ما كانوا قد أوتوه قبل ذلك من الأفاعيل .

وبعد وقوع ما وقع في سرية عبد الله بن جحش تحقق خوف المشركين ، وتجسد أمامهم الخطر الحقيقي ، ووقعوا فيا كانوا يخشون الوقوع فيه ، وعلموا أن المدينة في غاية من التيقظ والتربص ، تترقب كل حركة من حركاتهم التجارية ، وأن المسلمين يستطيعون أن يزحفوا إلى ثلاثمائة ميل تقريباً ، ثم يقتلوا ويأسروا رجالهم ، ويأخذوا أموالهم ، ويرجعوا سالمين غانمين ، وشعر هؤلاء المشركون بأن تجارتهم إلى الشام أمام خطر دائم ، لكنهم بدل أن يفيقوا عن غيهم ويأخذوا طريق الصلاح والموادعة – كما فعلت جهينة وبنو ضمرة – ازدادوا حقداً وغيظاً ، وصمم صناديدهم وكبراؤهم على ما كانوا يوعدون ويهددون به من قبل ، من إبادة المسلمين في عقر دارهم ، وهذا هو الطيش الذي جاء بهم إلى بدر .

أما المسلمون فقد فرض الله عليهم القتال بعد وقعة سرية عبد الله بن جحش ، في شهر شعبان سنة ٢هـ ، وأنزل في ذلك آيات بينات ﴿ وَقَائِلُوا فِي سَهِيلِ اللّهِ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

<sup>(</sup>۱) أخذنا تفاصيل هذه السرايا والغزوات من زاد المعاد ۸۳/۲ ، ۸۵ ، ۸۵ ، وابن هشام ٥٦١/١ و إلى ٥٠٥ ، ورحمة للعالمين ١١٥/١ ، ١١٦ ، ٢١٦ ، ٢١٦ ، ٤٦٩ ، ٤٦٩ وفي بالمصادر اختلاف في ترتيب هذه الغزوات والسرايا ، وفي تعيين عدد الخارجين فيها ... واعتمدنا في ذلك على تحقيق العلامة ابن القيم والعلامة المنصورفوري .

أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِلْنَةُ أَشَدُّمِنَ ٱلْقَتْلُ وَلَا نُقَائِلُوهُمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِٱلْحَرَامِ حَقَّى يُقَائِلُوكُمْ فِيدٍ فَإِن قَلْلُوكُمْ فَاقْتُلُوكُمْ فَافِلُوهُمْ حَقَى لَاتَكُونَ فِلْنَةً فَاقْتُلُوهُمْ كَانَا لَهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ آَنِ اللَّهُ عَلَا تُكُونَ فِلْنَةً وَلَا يَكُونَ فِلْنَةً وَلَا يَكُونَ فِلْنَةً وَلَا يَكُونَ فِلْنَا لَهُ عَلَا لَكُولَ فِلْنَا لَهُ عَلَوْلُ لَلْمِينَ ﴾ (٢ : ١٩١ : ١٩١ : ١٩٣) .

ثُم لَم يلبث أَن أَنزل الله تعالى عليهم آيات من نوع آخر ، يعلمهم فيها طريقة القتال ، ويحثهم عليه ، ويبن لهم بعض أحكامه ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ النَّيْنَ كَفَرُواْ فَضَرَّبَ الرَّقَابَ حَتَى إِذَا أَغْنَتُ مُوهُمْ فَشُدُّ وَالْوَثَاقَ عَليه ، ويبن لهم بعض أحكامه ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ النَّيْنَ كُفُرُواْ فَضَرَّبُ الرَّقَابِ مَنْ إِنَّا الْمُوثَالُونَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِم

ثم ذم الله الذين طفقت أفتدتهم ترجف وتخفق حين سمعوا الأمر بالقتال: ﴿ فَإِذَآ أُمْزِلَتَ سُورَةٌ تُحَكَّمَةٌ وَذُكِرَفِهَا ٱلْقِتَ الْرَأَيْتَ ٱلَّذِينَ فِى قُلُومِهِم مَّكَرَضُّ يَنُظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَمَرَ ٱلْمَغْشِيّ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ ﴾ الآية (٤٧: ٢٠).

وإيجاب القتال والحض عليه ، والأمر بالاستعداد له هو عين ما كانت تقتضيه الأحوال ، ولو كان هناك قائد يسبر أغوار الظروف لأمر جنده بالاستعداد لجميع الطوارىء ، فكيف بالرب العليم المتعال ، فالظروف كانت تقتضي عراكاً دامياً بين الحق والباطل ، وكانت وقعة سرية عبد الله بن جحش ضربة قاسية على غيرة المشركين وحميتهم ، آلمتهم ، وتركتهم يتقلبون على مثل الجمر .

وآيات الأمر بالقتال تدل بفحواها على قرب العراك الدامي ، وأن النصر والغلبة فيه للمسلمين نهائياً ، انظر كيف يأمر الله المسلمين بإخراج المشركين من حيث أخرجوهم ، وكيف يعلمهم أحكام الجند المتغلب في الأسارى ، والإثخان في الأرض ، حتى تضع الحرب أوزارها ، هذه كلها إشارة إلى غلبة المسلمين نهائياً . ولكن ترك كل ذلك مستوراً ؛ حتى يأتي كل رجل بما فيه من التحمس في سبيل الله .

وفي هذه الأيام ــ في شعبان ٢هـ/فبراير ٢٢٤م ــ أمر الله تعالى بتحويل القبلة من بيت

<sup>(</sup>۱) حقق الأستاذ السيد أبو الأعلى المودودي تحقيقاً مدللاً أن سورة محمد نزلت قبل بدر ، راجع تفهيم القرآن ۱۱/۰ ، ۱۲ ، ۱۲ .

المقدس إلى المسجد الحرام ، وأفاد ذلك أن الضعفاء والمنافقين من اليهود الذين كانوا قد دخلوا في صفوف المسلمين لإثارة البلبلة انكشفوا عن المسلمين ، ورجعوا إلى ما كانوا عليه ، وهكذا تطهرت صفوف المسلمين عن كثير من أهل الغدر والخيانة .

وفي تحويل القبلة إشارة لطيفة إلى بداية دور جديد ، لا ينتهي إلا بعد احتلال المسلمين هذه القبلة ، أو ليس من العجب أن تكون قبلة قوم بيد أعدائهم ، وإن كانت بأيديهم فلا بد من تخليصها يوماً ما .

وبعد هذه الأوامر والإشارات زاد نشاط المسلمين ، واشتدت نزعاتهم إلى الجهاد في سبيل الله ولقاء العدو في معركة فاصلة .

# غزوة بدر الكبرى أول معركة من معارك الإسلام الفاصلة

#### سبب الغزوة:

قد أسلفنا في ذكر غزوة العشيرة أن عيراً لقريش أفلتت من النبي عَيِّلْتُهُ في ذهابها من مكة إلى الشام ، ولما قرب رجوعها من الشام إلى مكة بعث رسول الله عَيِّلْتُهُ طلحة بن عبيد الله وسعيد بن زيد إلى الشهال ، ليقوما باكتشاف خبرها ، فوصلا إلى الحوراء ، ومكثا حتى مر بهما أبو سفيان بالعير ، فأسرعا إلى المدينة ، وأخبرا رسول الله عَيِّلْتُهُ بالحبر .

كانت العير مركبة من ثروات طائلة من أهل مكة ، ألف بعير موقرة بالأموال ، لا تقل عن خمسين ألف دينار ذهبي ، ولم يكن معها من الحرس إلا نحو أربعين رجلاً .

إنها فرصة ذهبية لعسكر المدينة ، وضربة عسكرية وسياسية واقتصادية قاصمة ضد المشركين لو أنهم فقدوا هذه الثروة الطائلة ، لذلك أعلن رسول الله عَيْنِيَّةٍ في المسلمين قائلاً : هذه عير قريش فيها أموالهم ، فاخرجوا إليها لعل الله ينفلكموها .

ولم يعزم على أحد بالخروج ، بل ترك الأمر للرغبة المطلقة ، لما أنه لم يكن يتوقع عند هذا الانتداب أنه سيصطدم بجيش مكة – بدل العير – هذا الاصطدام العنيف في بدر ، ولذلك تخلف كثير من الصحابة في المدينة ، وهم يحسبون أن مضي رسول الله عَيْضَا في هذا الوجه لن يعدو ما ألفوه في السرايا الماضية ، ولذلك لم ينكر على أحد تخلفه في هذه الغزوة .

# مبلغ قوة الجيش الإسلامي وتوزيع القيادات:

واستعد رسول الله عَلَيْكُ للخروج ومعه ثلاثمائة وبضعة عشر رجلاً (٣١٣، أو ٣١٤، و٣١٢ رجلاً ) ، ٨٢ أو ٨٣ من الحزرج . ولم

يحتفلوا لهذا الخروج احتفالاً بليغاً ، ولا اتخذوا أهبتهم كاملة ، فلم يكن معهم إلا فرسان ، فرس للزبير بن العوام ، وفرس للمقداد بن الأسود الكندي ، وكان معهم سبعون بعيراً ليعتقب الرجلان والثلاثة على بعير واحد ، وكان رسول الله عَلَيْكُ وعلى ومرثد بن أبي مرثد الغنوي يعتقبون بعيراً واحداً .

واستخلف على المدينة وعلى الصلاة ابن أم مكتوم ، فلما كان بالروحاء ردَّ أبا لبابة بن عبد المنذز ، واستعمله على المدينة .

ودفع لواء القيادة العامة إلى مصعب بن عمير القرشي العبدري ، وكان هذا اللواء أبيض .

وقسم جيشه إلى كتيبتين :

١ - كتيبة المهاجرين ، وأعطى علمها على بن أبي طالب .

٢ - كتيبة الأنصار ، وأعطى علمها سعد بن معاذ .

وجعل على قيادة الميمنة الزبير بن العوام ، وعلى الميسرة المقداد بن عمرو – وكانا هما الفارسين الوحيدين في الجيش كما أسلفنا – وجعل على الساقة قيس بن أبي صعصعة ، وظلت القيادة العامة في يده عَلِيلِةً كقائد أعلى للجيش .

## الجيش الإسلامي يتحرك نحو بدر:

سار رسول الله عَلِيكِهُ في هذا الجيش غير المتأهب ، فخرج من نقب المدينة ، ومضى على الطريق الرئيسي المؤدي إلى مكة ، حتى بلغ بئر الروحاء ولما ارتحل منها ، ترك طريق مكة بيسار ، وانحرف ذات اليمين على النازية (يريد بدراً) ، فسلك في ناحية منها ، حتى جزع وادياً يقال له رحقان ، بين النازية وبين مضيق الصفراء ، ثم مر على المضيق ، ثم انصب منه حتى قرب من الصفراء ، وهنالك بعث بَشبَسَ بن عمرو الجهني وعدي بن أبي الزغباء الجهني إلى بدر يتجسسان له أخبار العير .

### النذير في مكة:

وأما خبر العير فإن أبا سفيان ــ وهو المسؤول عنها ــ كان على غاية من الحيطة والحِذر ، فقد كان يعلم أن طريق مكة محفوف بالأخطار ، وكان يتحسس الأخبار ، ويسأل من لْقَي من

الركبان ، ولم يلبث أن نقلت إليه استخباراته بأن محمدا - عَلَيْكُ - قد استنفر أصحابه ليوقع بالعير ، وحينئذ استأجر أبو سفيان ضمضم بن عمرو الغفاري إلى مكة ، مستصرخاً لقريش بالنفير إلى عيرهم ، ليمنعوه من محمد - عَلَيْكُ - وأصحابه ، وخرج ضمضم سريعاً حتى أتى مكة ، فصرخ ببطن الوادي واقفاً على بعيره ، وقد جدع أنفه ، وحول رحله ، وشق قميصه ، وهو يقول : يا معشر قريش ، اللطيمة ، اللطيمة ، أموالكم مع أبي سفيان قد عرض لها محمد في أصحابه ، لا أرى أن تدركوها ، الغوث الغوث .

## أهل مكة يتجهزون للغزو:

فتحفز الناس سراعاً ، وقالوا : أيظن محمد وأصحابه أن تكون كعير ابن الحضرمي ؟ كلا ، والله ليعلمن غير ذلك ، فكانوا بين رجلين ، إما خارج ، وإما باعث مكانه رجلاً ، وأوعبوا في الحروج ، فلم يتخلف من أشرافهم أحد سوى أبي لهب ، فإنه عوض عنه رجلاً كان له عليه دين ، وحشدوا من حولهم من قبائل العرب ، ولم يتخلف عنهم أحد من بطون قريش إلا بني عدي ، فلم يخرج منهم أحد .

## قوام الجيش المكي:

وكان قوام هذا الجيش نحو ألف وثلاثمائة مقاتل في بداية سيره ، وكان معه مائة فرس وستمائة درع ، وجمال كثيرة لا يعرف عددها بالضبط ، وكان قائده العام أبا جهل بن هشام ، وكان القائمون بتموينه تسعة رجال من أشراف قريش ، فكانوا ينحرون يوماً تسعاً ويوماً عشراً من الإبل .

# مشكلة قبائل بني بكر:

ولما أجمع هذا الجيش على المسير ، ذكرت قريش ما كان بينها وبين بني بكر من العداوة والحرب ، فخافوا أن تضربهم هذه القبائل من الخلف ، فيكونوا بين نارين ، فكاد ذلك يثنيهم ، ولكن حينئذ تبدى لهم إبليس في صورة سراقة بن مالك بن جعشم المدلجي ــ سيد بني كنانة – فقال لهم : أنا لكم جار من أن تأتيكم كنانة من خلفكم بشيء تكرهونه .

#### جيش مكة يتحرك:

وحينئذ خرجوا من ديارهم ، كما قال الله : ﴿ بَطَرًا وَرِئَآءَ ٱلنَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهَ ﴾ ، وأقبلوا كما قال رسول الله عَيْقِيلِهِ – « بحدهم وحديدهم ، يحادون الله ويحادون رسوله » ، ﴿ وَغَدَوَاْعَلَى حَرْدِقِدِينَ ﴾ ، وعلى حمية وغضب وحنق على رسول الله عَيْقِيلِهِ وأصحابه ، لاجتراء هؤلاء على قوافلهم .

تحركوا بسرعة فائقة نحو الشمال في تجاه بدر ، وسلكوا في طريقهم وادي عسفان ، ثم قديد ، ثم الجحفة ، وهناك تلقوا رسالة جديدة من أبي سفيان يقول لهم فيها : إنكم إنما خرجتم لتحرزوا عيركم ورجالكم وأموالكم ، وقد نجاها الله فارجعوا .

### العير تفلت:

وكان من قصة أبي سفيان أنه كان يسير على الطريق الرئيسي ، ولكنه لم يزل حذراً متيقظاً ، وضاعف حركاته الاستكشافية ، ولما اقترب من بدر تقدم عيره ، حتى لقي مجدي بن عمرو ، وسأله عن جيش المدينة ، فقال : ما رأيت أحداً أنكره ، إلا أني قد رأيت راكبين قد أناخا إلى هذا التل ، ثم استقيا في شن لهما ، ثم انطلقا ، فبادر أبو سفيان إلى مناخهما ، فأخذ من أبعار بعيرهما ، ففته ، فإذا فيه النوى ، فقال : هذه والله علائف ينرب ، فرجع إلى عيره سريعاً ، وضرب وجهها محولاً اتجاهها نحو الساحل غرباً ، تاركاً الطريق الرئيسي الذي يمر ببدر على اليسار وبهذا نجا بالقافلة من الوقوع في قبضة جيش المدينة ، وأرسل رسالته إلى جيش مكة التي تلقاها في المحفة .

## هم الجيش المكي بالرجوع ووقوع الانشقاق فيه:

ولما تلقى هذه الرسالة جيش مكة هم بالرجوع ، ولكن قام طاغية قريش أبو جهل في كبرياء وغطرسة قائلاً : والله لا نرجع حتى نرد بدراً ، فنقيم بها ثلاثاً فننحر الجزور ، ونطعم الطعام ، ونسقي الخمر ، وتعزف لنا القيان ، وتسمع بنا العرب وبمسيرنا وجمعنا ، فلا يزالون يهابوننا أبداً .

ولكن على رغم أبي جهل أشار الأخنس بن شريق بالرجوع فعصوه ، فرجع هو وبنو زهرة

- وكان حليفاً لهم ورئيساً عليهم في هذا النفير - فلم يشهد بدراً زهري واحد ، وكانوا حوالي ثلاثمائة رجل ، واغتبطت بنو زهرة بعد برأي الأخنس بن شريق ، فلم يزل فيهم مطاعاً معظماً .

وأرادت بنو هاشم الرجوع ، فاشتد عليهم أبو جهل ، وقال : لا تفارقنا هذه العصابة حتى نرجع .

فسار جيش مكة وقوامه ألف مقاتل بعد رجوع بني زهرة ــ وهو يقصد بدرا ــ فواصل سيره حتى نزل قريباً من بدر ، وراء كثيب يقع بالعدوة القصوى على حدود وادي بدر .

## حراجة موقف الجيش الإسلامي:

أما استخبارات جيش المدينة فقد نقلت إلى رسول الله عليه وهو لا يزال في الطريق بوادي ذفران ب خبر العير والنفير ، وتأكد لديه بعد التدبر في تلك الأخبار أنه لم يبق مجال للاجتناب عن لقاء دام ، وأنه لابد من إقدام يبنى على الشجاعة والبسالة ، والجراءة ، والجسارة ، فمما لا شك فيه أنه لو ترك جيش مكة يجوس خلال تلك المنطقة يكون ذلك تدعياً لمكانة قريش العسكرية ، وامتداداً لسلطانها السياسي ، وإضعافاً لكلمة المسلمين وتوهيناً لها ، بل ربما تبقى الحركة الإسلامية بعد ذلك جسداً لا روح فيه ، ويجرؤ على الشر كل من فيه حقد أو غيظ على الإسلام في هذه المنطقة .

وبعد هذا كله فهل يكون هناك أحد يضمن للمسلمين أن يمنع جيش مكة عن مواصلة سيره نحو المدينة ، حتى ينقل المعركة إلى أسوارها ، ويغزو المسلمين في عقر دارهم . كلا ، فلو حدث من جيش المدينة نكول ما لكان له أسوأ الأثر على هيبة المسلمين وسمعتهم .

#### المجلس الاستشاري:

ونظراً إلى هذا التطور الخطير المفاجىء عقد رسول الله عَلَيْ بحلساً عسكرياً استشارياً أعلى ، أشار فيه إلى الوضع الراهن ، وتبادل فيه الرأي مع عامة جيشه ، وقادته . وحينئذ تزعزع قلوب فريق من الناس ، وخافوا اللقاء الدامي ، وهم الذين قال الله فيهم ﴿ كُمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ النَّاسِ ، وخافوا اللقاء الدامي ، وهم الذين قال الله فيهم ﴿ كُمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ النَّهِ وَلَمْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ كَنْرِهُونَ ﴿ يُجَدِلُونَكَ فِي ٱلْحَقّ بَعَدَمَا لَهُ يَنْ كَانَهُمُ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ قادة الجيش ؛ فقام أبو بكر الصديق فقال وأحسن ، يُسَاقُونَ إِلَى ٱلْمَوْتِ وَهُمْ يَنظُرُونَ ﴾ وأما قادة الجيش ؛ فقام أبو بكر الصديق فقال وأحسن ،

ثم قام عمر بن الخطاب فقال وأحسن ، ثم قام المقداد بن عمرو فقال : ﴿ يَا رَسُولَ الله ، امض لما أَرَاكُ الله فنحن معك ، والله لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى : اذهب أنت وربك فقاتلا إنا معكما مقاتلون ، فو الذي بعثك بلحق لو سرت بنا إلى برك الغماد لجالدنا معك من دونه حتى تبلغه ﴾ .

فقال له رسول الله عَلِيُّ خيراً ودعا له به .

وهو لاء القادة الثلاثة كانوا من المهاجرين ، وهم أقلية في الجيش ، فأحب رسول الله على الله على الله على أن يعرف رأي قادة الأنصار ، لأنهم كانوا يمثلون أغلبية الجيش ، ولأن ثقل المعركة سيدور على كواهلهم ، مع أن نصوص العقبة لم تكن تلزمهم بالقتال خارج ديارهم ، فقال بعد سماع كلام هؤلاء القادة الثلاثة : « أشيروا على أيها الناس » وإنما يريد الأنصار ، وفطن إلى ذلك قائد الأنصار وحامل لوائهم سعد بن معاذ ، فقال :

والله ، لكأنك تريدنا يا رسول الله ؟

قال : أجل .

قال: « فقد آمنا بك ، فصدقناك ، وشهدنا أن ما جئت به هو الحق ، وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطاعة ، فامض يا رسول الله لما أردت فوالذي بعثك بالحق لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك ، ما تخلف منا رجل واحد ، وما نكره أن تلقى بنا عدوا غداً ، إنا لصبر في الحرب ، صدق في اللقاء ، ولعل الله يريك منا ما تقر به عينك ، فسر بنا على بركة الله » .

وفي رواية أن سعد بن معاذ قال لرسول الله عَلَيْكَ : لعلك تخشى أن تكون الأنصار ترى حقاً عليها أن لا تنصرك إلا في ديارهم ، وإني أقول عن الأنصار وأجيب عنهم ، فاظعن حيث شئت ، وصل حبل من شئت ، واقطع حبل من شئت ، وخذ من أموالنا ما شئت ، وأعطنا ما شئت ، وما أخذت منا كان أحب إلينا عما تركت ، وما أمرت فيه من أمر فأمرنا تبع لأمرك ، فو الله لئن سرت حتى تبلغ البرك من غمدان لنسيرن معك ، ووالله لئن استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك .

فسر رسول الله عَلِيْظَةً بقول سعد ، ونشطه ذلك ، ثم قال : سيروا وأبشروا ، فإن الله تعالى قد وعدني إحدى الطائفتين ، والله لكأني الآن أنظر إلى مصارع القوم .

## الجيش الإسلامي يواصل سيره:

ثم ارتحل رسول الله عَلَيْكُ من ذفران ، فسلك على ثنايا يقال لها الأصافر ، ثم انحط منها إلى بلد يقال له الدية ، وترك الحنان بيمين – وهو كثيب عظيم الأصل – ثم نزل قريباً من بدر .

### الرسول ـ على \_ يقوم بعملية الاستكشاف:

وهناك قام بنفسه بعملية الاستكشاف مع رفيقه في الغار أبي بكر الصديق رضي الله عنه ، وبينا هما يتجولان حول معسكر مكة إذا هما بشيخ من العرب ، فسأله رسول الله عَيْلِكُمْ عن قريش وعن محمد وأصحابه – سأل عن الجيشين زيادة في التكتم – ولكن الشيخ قال : لا أخبر كما حتى تخبراني ممن أنتا ؟ فقال له رسول الله عَيْلِكُمْ : إذا أخبرتنا أخبرناك ، قال : أو ذاك بذلك ؟ قال : نعم .

قال الشيخ: فإنه بلغني أن محمداً وأصحابه خرجوا يوم كذا وكذا ، فإن كان صدق الذي أخبرني فهو اليوم بمكان كذا وكذا – للمكان الذي به جيش المدينة – وبلغني أن قريشاً خرجوا يوم كذا وكذا ، فإن كان صدق الذي أخبرني فهم اليوم بمكان كذا وكذا – للمكان الذي به جيش مكة .

ولما فرغ من خبره قال : ممن أنتما ؟ فقال له رسول الله عَلِيْقَالُهُ نحن من ماء ، ثم انصرف عنه ، وبقي الشيخ يتفوه ، ما من ماء ؟ أمن ماء العراق ؟

# الحصول على أهم المعلومات عن الجيش المكي:

وفي مساء ذلك اليوم بعث استخباراته من جديد ، ليبحث عن أخبار العدو ، وقام لهذه العملية ثلاثة من قادة المهاجرين ؛ على بن أبي طالب والزبير بن العوام وسعد بن أبي وقاص في نفر من أصحابه ، ذهبوا إلى ماء بدر ، فوجدوا غلامين يستقيان لجيش مكة ، فألقوا عليهما القبض وجاءوا بهما إلى الرسول عليهما ، وهو في الصلاة ، فاستخبرهما القوم ، فقالا : نحن سقاة قريش بعثونا نسقيهم من الماء ، فكره القوم ورجوا أن يكونا لأبي سفيان – لا تزال في نفوسهم بقايا أمل في الاستيلاء على القافلة – فضربوهما موجعاً ، حتى اضطر الغلامان أن يقولا : نحن لأبي سفيان ، فتركوهما .

ولما فرغ رسول الله عَلَيْكُم عن الصلاة قال لهم كالعاتب : إذا صدقاكم ضربت وهما وإذا كذباكم تركتموهما ، صدقا والله ، إنهما لقريش .

ثم خاطب الغلامين قائلاً: أخبراني عن قريش ، قالا : هم وراء هذا الكثيب الذي ترى بالعدوة القصوى ، فقال لهما : كم القوم ؟ قالا : كثير . قال : ما عدتهم ؟ قالا : لا ندري ، قال : كم ينحرون كل يوم ؟ قالا : يوماً تسعاً ويوماً عشراً ، فقال رسول الله عَيَّالَة : القوم فيا بين التسعمائة إلى الألف ، ثم قال لهما : فمن فيهم من أشراف قريش ؟ قالا : عتبة وشيبة ابنا ربيعة ، وأبو البختري بن هشام ، وحكيم بن حزام ، ونوفل بن خويلد ، والحارث بن عامر ، وطعيمة بن عدي ، والنضر بن الحارث وزمعة بن الأسود ، وأبو جهل بن هشام ، وأمية بن خلف في رجال سمياهم .

فأقبل رسول الله عَنْ على الناس ، فقال : هذه مكة قد ألقت إليكم أفلاذ كبدها .

#### نزول المطر:

وأنزل الله عز وجل في تلك الليلة مطراً واحداً ، فكان على المشركين وابلاً شديداً منعهم من التقدم ، وكان على المسلمين طلا طهرهم به ، وأذهب عنهم رجس الشيطان ، ووطأ به الأرض ، وصلب به الرمل ، وثبت الأقدام ، ومهد به المنزل ، وربط به على قلوبهم .

# الجيش الإسلامي يسبق إلى أهم المراكز العسكرية:

وتحرك رسول الله عليه بحيشه ، ليسبق المشركين إلى ماء بدر ، ويحول بينهم وبين الاستيلاء عليه ، فنزل عشاء أدنى ماء من مياه بدر ، وهنا قام الحباب بن المنذر كخبير عسكري وقال : يا رسول الله ، أرأيت هذا المنزل ، أمنزلاً أنزلكه الله ، ليس لنا أن نتقدمه ولا نتأخر عنه ؟ أم هو الرأي والحرب والمكيدة ، قال : يا رسول الله ، فإن هذا المرأي والحرب والمكيدة ، قال : يا رسول الله ، فإن هذا ليس بمنزل ، فانهض بالناس حتى نأتي أدنى ماء من القوم – قريش – فننزله ونغور – أي نخرب ما وراءه من القلب ، ثم نبني عليه حوضاً ، فنملاه ماء ، ثم نقاتل القوم ، فنشرب ولا يشربون ، فقال رسول الله عليه : لقد أشرت بالرأي .

فنهض رسول الله عَلِيْكُ بالجيش ، حتى أتى أقرب ماء من العدو ، فنزل عليه شطر الليل ، ثم صنعوا الحياض ، وغوَّروا ما عداها من القلب .

#### مقر القيادة:

وبعد أن تم نزول المسلمين على الماء اقترح سعد بن معاذ على رسول الله عَلَيْكُم أن يبني المسلمون مقراً لقيادته ، استعداداً للطوارىء ، وتقديراً للهزيمة قبل النصر ، حيث قال : ﴿ يَا نَبِي اللهُ أَلا نَبني لَكَ عَرِيشاً تَكُونَ فَيه ، ونعد عندك ركائبك ، ثم نلقى عدونا ، فإن أعزنا الله وأظهرنا على عدونا كان ذلك ما أحببنا ، وإن كانت الأخرى جلست على ركائبك ، فلحقت بمن وراءنا من قومنا ، فقد تخلف عنك أقوام يا نبي الله ما نحن بأشد لك حباً منهم ، ولو ظنوا أنك تلقى حرباً ما تخلفوا عنك ، يمنعك الله بهم ، يناصحونك ، ويجاهدون معك » .

فأثنى عليه رسول الله عَلَيْكُ خيراً ، ودعا له بخير ، وبنى المسلمون عريشاً على تلك مرتفع يقع في الشمال الشرقي لميدان القتال ، ويشرف على ساحة المعركة .

كما تم انتخاب فرقة من شباب الأنصار بقيادة سعد بن معاذ ، يحرسون رسول الله عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ

## تعبئة الجيش وقضاء الليل:

ثم عباً رسول الله عَلِيَّة جيشه (۱) ، ومشى في موضع المعركة ، وجعل يشير بيده : هذا مصرع فلان غدا إن شاء الله ، وهذا مصرع فلان غدا إن شاء الله (۲) ، ثم بات رسول الله عَلِيَّة يصلي إلى جذع شجرة هنالك ، وبات المسلمون ليلهم هادىء الأنفاس منير الآفاق ، غمرت الثقة قلوبهم ، وأخذوا من الراحة قسطهم ، يأملون أن يروا بشائر ربهم بعيونهم صباحاً ﴿إِذَ يُغَشِّيكُمُ النَّعَاسَ أَمَنَةً مِّنْ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّركُم بِهِ وَيُذَهِبَ عَنَكُرُرِجْزَ الشَّيَطُونِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِ اللهُ عَلَيْكُم مِّنَ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّركُم بِهِ وَيُذَهِبَ عَنَكُرُرِجْزَ الشَّيَطُونِ وَلِيرِّبِطَ عَلَى قُلُوبِ كُمْ وَيُثَرِّبُ الْأَقْدَامَ ﴾ (١١ ) .

كانت هذه الليلة ليلة الحمعة ، السابع عشر من رمضان في السنة الثانية من الهجرة ، وكان خروجه في ٨ أو ١٢ من نفس الشهر .

<sup>(</sup>١) انظر جامع الترمذي أبواب الجهاد ، باب ما جاء في الصف والتعبقة ٢٠١/١ .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم عن أنس ، انظر مشكاة المصابيح ٥٤٣/٢ .

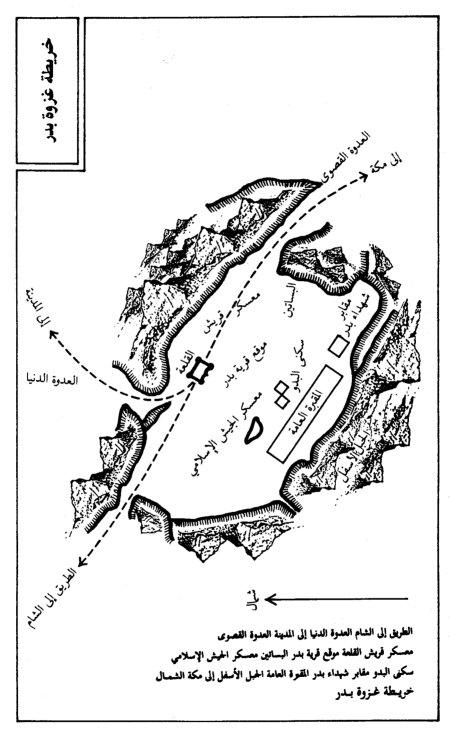
# الجيش المكي في عرصة القتال ووقوع الانشقاق فيه:

أما قريش ؛ فقضت ليلتها هذه في معسكرها بالعدوة القصوى ، ولما أصبحت أقبلت في كتائبها ، ونزلت من الكثيب إلى وادي بدر ، وأقبل نفر منهم إلى حوض رسول الله عليه ، فقال : دعوهم ، فما شرب أحد منهم يؤمئذ إلا قتل ، سوى حكيم بن حزام ، فإنه لم يقتل ، وأسلم بعد ذلك ، وحسن إسلامه ، وكان إذا اجتهد في اليمين قال : لا والذي نجاني من يوم بدر ، فلما اطمأنت قريش بعث عمير بن وهب الجمحي ؛ للتعرف على مدى قوة جيش المدينة ، فدار عمير بفرسه حول العسكر ، ثم رجع إليهم فقال : ثلاثمائة رجل ، يزيدون قليلاً أو ينقصون ، ولكن أمهلوني حتى أنظر أللقوم كمين أو مدد ؟ فضرب في الوادي حتى أبعد ، فلم ير شيئاً ، فرجع إليهم فقال : ما وجدت شيئاً ، ولكني قد رأيت يا معشر قريش البلايا تحمل المنايا ، نواضح يغرب تحمل الموت الناقع ، قوم ليس معهم منعة ولا ملجاً إلا سيوفهم ، والله ما أرى أن يقتل رجل منهم حتى يقتل رجلاً منكم ، فإذا أصابوا منكم أعداد كم ، فما خير العيش بعد ذلك ، فروا رأيكم .

وحينئذ قامت معارضة أخرى ضد أبي جهل – المصمم على المعركة – تدعو إلى الاعودة بالجيش إلى مكة دونما قتال ، فقد مشى حكيم بن حزام في الناس ، وأتى عتبة بن ربيعة فقال : يا أبا الوليد إنك كبير قريش ، وسيدها والمطاع فيها ، فهل لك إلى خير تذكر به إلى آخر الدهر ؟ قال : وما ذاك يا حكيم ؟ قال : ترجع بالناس ، وتحمل أمر حليفك عمرو بن الحضرمي – المقتول في سرية نخلة – فقال عتبة : قد فعلت ، أنت ضامن عليَّ بذلك ، إنما هو حليفي فعليً عقله ديته وما أصيب من ماله .

ئم قال عتبة لحكيم بن حزام: فأت ابن الحنظلية - أبا جهل، والحنظلية أمه - فإني لا أخشى أن يشجر أمر الناس غيره.

ثم قام عتبة بن ربيعة خطيباً فقال : يا معشر قريش ، إنكم والله ما تصنعون بأن تلقوا محمداً وأصحابه شيئاً ، والله لئن أصبتموه لا يزال الرجل ينظر إلى وجه رجل يكره النظر إليه ، قتل ابن عمه أو ابن خاله أو رجلاً من عشيرته ، فارجعوا وخلوا بين محمد وبين سائر العرب ، فإن أصابوه فذاك الذي أردتم ، وإن كان غير ذلك ألفاكم ولم تعرضوا منه ما تريدون .



وانطلق حكيم بن حزام إلى أبي جهل – وهو يهيئ درعاً له – قال يا أبا الحكم إن عتبة أرسلني بكذا وكذا ، فقال أبو جهل : انتفخ والله سحره حين رأى محمداً وأصحابه ، كلا والله لا نرجع حتى يحكم الله بيننا وبين محمد ، وما بعتبة ما قال ، ولكنه رأى أن محمداً وأصحابه أكلة جزور ، وفيهم ابنه – وهو أبو حذيفة بن عتبة كان قد أسلم قديماً وهاجر – فتخوفكم عليه .

ولما بلغ عتبة قول أبي جهل: « انتفخ والله سحره » ، قال عتبة : سيعلم مصفر استه من انتفخ سحره ، أنا أم هو ؟ وتعجل أبو جهل مخافة أن تقوى هذه المعارضة . فبعث على إثر هذه المحاورة إلى عامر بن الحضرمي – أخي عمرو بن الحضرمي المقتول في سرية عبد الله بن جحش – فقال : هذا حليفك ( أي عتبة ) يريد أن يرجع بالناس ، وقد رأيت ثأرك بعينك ، فقم فانشد خفرتك ، ومقتل أخيك ، فقام عامر ، فكشف عن استه ، وصرخ : واعمراه ، واعمراه فحمي القوم ، وحقب أمرهم ، واستوثقوا على ما هم عليه من الشر ، وأفسد على الناس الرأي الذي دعاهم إليه عتبة . وهكذا تغلب الطيش على الحكمة ، وذهبت هذه المعارضة دون جدوى .

### الجيشان يتراءان:

ولما طلع المشركون ، وترآى الجمعان قال رسول الله عَلَيْكَة : ( اللهم هذه قريش قد أقبلت بخيلائها وفخرها ، تحادك وتكذب رسولك ، اللهم فنصرك الذي وعدتني ، اللهم أحنهم الغداة » . وقد قال رسول الله عَلَيْكَة – ورأى عتبة بن ربيعة في القوم على جمل له أحمر – إن يكن في أحد من القوم خير فعند صاحب الجمل الأحمر ، إن يطيعوه يرشدوا .

وعدل رسول الله عَيِّكَ صفوف المسلمين ، وبينا هو يعدلها وقع أمر عجيب ، فقد كان في يده قدح يعدل به ، وكان سواد بن غزية مستنصلاً من الصف ، فطعن في بطنه بالقدح وقال : « استو يا سواد » ، فقال سواد : يا رسول الله أوجعتني فأقدني ، فكشف عن بطنه ، وقال : « استقد » ، فاعتنقه سواد وقبل بطنه ، فقال : « ما حملك على هذا يا سواد » ؟ قال : يا رسول الله قد حضر ما ترى ، فأردت أن يكون آخر العهد بك أن يمس جلدي جلدك . فدعا له رسول الله عَيْنَ بخير .

ولما تم تعديل الصفوف أصدر أوامره إلى جيشه بأن لا يبدأوا القتال حتى يتلقوا منه الأوامر

الأخيرة ، ثم أدلى إليهم بتوجيه خاص في أمر الحرب فقال : ﴿ إِذَا أَكْثَبُوكُم ــ يَعْنِي كَثْرُوكُم ــ فَارَمُوهُم ، واستبقوا نبلكم(١) ، ولا تسلوا السيوف حتى يغشوكم(٢) ، ثم رجع إلى العريش هو وأبو بكر خاصة ، وقام سعد بن معاذ بكتيبة الحراسة على باب العريش .

أما المشركون فقد استفتح أبو جهل في ذلك اليوم فقال: اللهم أقطعنا للرحم، وآتانا بما لا نعرفه، فأحنه الغداة، اللهم أينا كان أحب إليك وأرضى عندك فانصره اليوم، وفي ذلك أنزل الله ﴿ إِن تَسْتَقْنِحُواْ فَقَدْ جَاءَ كُمُ ٱلْفَكَتْحُ وَإِن تَنهُواْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَإِن تَعُودُواْ نَعَدُّ وَلَن تُغْفِى عَنْكُرُ فِصَتُكُمْ شَيْئًا وَلَوْ كَثُرَتُ وَأَنْ اللّهَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ( ١٩: ١٩).

# ساعة الصفر وأول وقود المعركة:

وكان أول وقود المعركة الأسود بن عبد الأسد المخزومي – وكان رجلاً شرساً سيء الخلق – حرج قائلاً: أعاهد الله لأشربن من حوضهم ، أو لأهدمنه ، أو لأموتن دونه . فلما خرج إليه حمزة بن عبد المطلب رضي الله عنه ، فلما التقيا ضربه حمزة ، فأطن قدمه بنصف ساقه وهو دون الحوض ، فوقع على ظهره تشخب رجله دماً نحو أصحابه ، ثم حبا إلى الحوض حتى اقتحم فيه ، يريد أن تبر يمينه ، ولكن حمزة ثنى عليه بضربة أخرى أتت عليه وهو داخل الحوض .

#### المبارزة:

وكان هذا أول قتل أشعل نار المعركة ، فقد خرج بعده ثلاثة من خيرة فرسان قريش كانوا من عائلة واحدة ، وهم عتبة وأخوه شيبة ابنا ربيعة ، والوليد بن عتبة ، فلما انفصلوا من الصف طلبوا المبارزة ، فخرج إليهم ثلاثة من شباب الأنصار ، عوف ومعوذ ابنا الحارث – وأمهما عفراء – وعبد الله بن رواحة ، فقالوا : من أنتم ؟ قالوا : رهط من الأنصار . قالوا : أكفاء كرام ، ما لنا بكم حاجة ، وإنما نريد بني عمنا ، ثم نادى مناديهم : يا محمد ، أخرج إلينا أكفاءنا من قومنا ، فقال رسول الله عليه : « قم يا عبيدة بن الحارث ، وقم يا حمزة ، وقم يا علي » ، فلما قاموا ودنوا منهم ، قالوا : من أنتم ؟ فأخبروهم ، فقالوا : أنتم أكفاء كرام ، فبارز عبيدة – وكان

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٥٦٨/٢ .

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود في سل السيوف عند اللقاء ١٣/٢.

أسن القوم – عتبة بن ربيعة ، وبارز حمزة شيبة ، وبارز على الوليد(١) ، فأما حمزة وعلى فلم يمهلا قرنيهما أن قتلاهما ، وأما عبيدة فاختلف بينه وبين قرنه ضربتان ، فأثخن كل واحد منهما صاحبه ، ثم كر على وحمزة على عتبة فقتلاه واحتملا عبيدة ، وقد قطعت رجله ؛ فلم يزل صمتاً حتى مات بالصفراء بعد أربعة أو خمسة أيام من وقعة بدر ، حينا كان المسلمون في طريقهم إلى المدينة .

وكان على يقسم بالله أن هذه الآية نزلت فيهم ﴿ هَٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِمْ ﴾ الآية .

### الهجوم العام:

وكانت نهاية هذه المبارزة بداية سيئة بالنسبة إلى المشركين ، فقدوا ثلاثة من خيرة فرسانهم وقادتهم دفعة واحدة ، فاستشاطوا غضباً ، وكروا على المسلمين كرة رجل واحد .

وأما المسلمون فبعد أن استنصروا ربهم ، واستغاثوه ، وأخلصوا له ، وتضرعوا إليه ، تلقوا هجمات المشركين المتوالية ، وهم مرابطون في مواقعهم ، واقفون موقف الدفاع ، وقد ألحقوا بالمشركين خسائر فادحة ، وهم يقولون : أحد أحد .

### الرسول - ﷺ - يناشد ربه:

وأما رسول الله عليه ؛ فكان منذ رجوعه بعد تعديل الصفوف يناشد ربه ما وعده من النصر ، ويقول : ( اللهم أنجز لي ما وعدتني ، اللهم إني أنشدك عهدك ووعدك » . حتى إذا حمي الوطيس ، واستدارت رحى الحرب بشدة ، واحتدم القتال ، وبلغت المعركة قمتها ، قال : ( اللهم إن تهلك هذه العصابة اليوم لا تعبد ، اللهم إن شئت لم تعبد بعد اليوم أبداً » . وبالغ في الابتهال حتى سقط رداؤه عن منكبيه ، فرده عليه الصديق ، وقال : حسبك يا رسول الله ، ألححت على ربك .

وأوحى الله إلى ملائكته ﴿ أَنِّي مَعَكُمْ فَتَبِّتُواْ الَّذِينَ وَامْنُواْ سَا أَلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُواْ

<sup>(</sup>١) هذا على ما قاله ابن إسحاق ، وفي رواية أحمد وأبي داود أن عبيدة بارز الوليد ، وعلى بارز شيبة ، وحمزة بارز عتبة . مشكاة المصابيح ٣٤٣/٢ .

ٱلرُّعْبَ ﴾ ، وأوحى إلى رسوله ﴿ أَنِي مُمِدُّكُمْ بِأَلْفٍ مِنَ ٱلْمَكَتِبِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾ - أي أنهم ردف لكم ، أو يردف بعضهم بعضاً أرسالاً ، لا يأتون دفعة واحدة .

### نزول الملائكة:

وأغفى رسول الله عَلَيْكَ إغفاءة واحدة ، ثم رفع رأسه فقال : « أبشر يا أبا بكر ، هذا جبريل على ثناياه النقع » ( أي الغبار ) . وفي رواية محمد بن إسحاق : قال رسول الله عَلَيْكَ : « أبشر يا أبا بكر ، أتاك نصر الله ، هذا جبريل أخذ بعنان فرسه يقوده ، على ثناياه النقع » .

ثم حرج رسول الله عَلَيْكُ من باب العريش ، وهو يثب في الدرع ، ويقول : ﴿ سَيُهُرُمُ الْجَمَعُ وَيُولُونَ اللّهُ عَرْفُ ﴿ ٤٥ : ٤٥ ) ، ثم أخذ حفنة من الحصباء ، فاستقبل بها قريشاً وقال : « شاهت الوجوه » ، ورمى بها في وجوههم ، فما من المشركين أحد إلا أصاب عينه ومنخريه وفمه من تلك القبضة ، وفي ذلك أنزل الله : ﴿ وَمَارَمَيْتَ إِذْرَمَيْتَ وَلَكِحَ اللّهَ رَمَنَ ﴾ ( ١٧ : ١٧ ) .

#### الهجوم المضاد:

وحينئذ أصدر إلى جيشه أوامره الأخيرة بالهجمة المضادة فقال: «شدوا»، وحرضهم على القتال، قائلاً: « والذي نفس محمد بيده لا يقاتلهم اليوم رجل فيقتل صابراً محتسباً مقبلاً غير مدبر إلا أدخله الله الجنة »، وقال وهو يحضهم على القتال: « قوموا إلى جنة عرضها السموات والأرض »، ( وحينئذ ) قال العمير بن الحمام: بخ . بخ ، فقال رسول الله عَيَّالَيْهُ: « ما يحملك على قولك: بخ . بخ » ؟ قال: لا ، والله يا رسول الله إلا رجاء أن أكون من أهلها، قال: « فإنك من أهلها » . فأخرج تمرات من قرنه ، فجعل يأكل منهن ، ثم قال: لئن أنا حييت حتى آكل تمراتي هذه إنها لحياة طويلة ، فرمى بما كان معه من التمر ، ثم قاتلهم حتى قتل (١٠) .

وكذلك سأله عوف بن الحارث – ابن عفراء – فقال : يا رسول الله ما يضحك الرب من عبده ! قال غمسه يده في العدو حاسراً ، فنزع درعاً كانت عليه ، فقذفها ، ثم أخذ سيفه فقاتل القوم حتى قتل .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ١٣٩/٢ ، مشكاة المصابيح ٣٣١/٢ .

وحين أصدر رسول الله على الأمر بالهجوم المضاد كانت حدة هجمات العدو قد ذهبت ، وفتر حماسه ، فكان لهذه الخطة الحكيمة أثر كبير في تعزيز موقف المسلمين ، فإنهم حينا تلقوا أمر الشد والهجوم – وقد كان نشاطهم الحربي على شبابه – قاموا بهجوم كاسح مرير ، فجعلوا يقلبون الصفوف ، ويقطعون الأعناق ، وزادهم نشاطاً وحدة أن رأوا رسول الله على يشب في الدرع ، ويقول في جزم وصراحة ﴿ سَيُهُرُمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُر ﴾ ، فقاتل المسلمون أشد القتال ، ونصرتهم الملائكة ، ففي رواية إبن سعد عن عكرمة قال : كان يومئذ يندر رأس الرجل لا يدري من ضربها ، وقال ابن عباس : بينا رجل من المسلمين يشتد في إثر رجل من المشركين أمامه إذ سمع ضربة بالسوط فوقه ، وصوت الفارس يقول : أقدم حيزوم ، فنظر إلى المشرك أمامه ، فجاء الأنصاري فحدث بذلك رسول الله عليه من يقول : أقدم حيزوم ، فنظر إلى المشرك أمامه ، فجاء الأنصاري فحدث بذلك رسول الله عليه من المشركين لأضربه إذ وقع رأسه قبل أن يصل إليه سيفي ، فعرفت أنه قد قتله غيري . وجاء رجل من الأنصار بالعباس بن عبد المطلب أسيراً ، فقال العباس : إن هذا والله ما أسرني ، لقد أسرني من أجلح من أحسن الناس وجها على فرس أبلق ، وما أراه في القوم ، فقال الأنصاري : أنا أسرته يا رسول الله ، فقال : « اسكت فقد أيدك الله بملك كريم » .

## إبليس ينسحب عن ميدان القتال:

ولما رأى إبليس – وكان قد جاء في صورة سراقة بن مالك بن جعشم المدلجي كم ذكرنا ، ولم يكن فارقهم منذ ذلك الوقت – فلما رأى ما يفعل الملائكة بالمشركين فر ونكص على عقبيه ، وتشبث به الحارث بن هشام – وهو يظنه سراقة – فوكز في صدر الحارث فألقاه ، ثم خرج هارباً ، وقال له المشركون : إلى أين يا سراقة ؟ ألم تكن قلت : إنك جار لنا ، لا تفارقنا ؟ فقال : إني أرى ما لا ترون ، إني أخاف الله ، والله شديد العقاب ، ثم فر حتى ألقى نفسه في البحر .

### الهزيمة الساحقة:

وبدأت أمارات الفشل والاضطراب في صفوف المشركين ، وجعلت تتهدم أمام حملات

<sup>(</sup>۱) روی مثل ذلك مسلم ۹۳/۲ وغیره .

المسلمين العنيفة ، واقتربت المعركة من نهايتها ، وأخذت جموع المشركين في الفرار والانسحاب المبدد ، وركب المسلمون ظهورهم يأسرون ويقتلون حتى تمت عليهم الهزيمة .

# صمود أبي جهل:

أما الطاغية الأكبر أبو جهل ، فإنه لما رأى أول أمارات الاضطراب في صفوفه حاول أن يصمد في وجه هذا السيل ، فجعل يشجع جيشه ، ويقول لهم في شراسة ومكابرة : لا يهزمنكم خذلان سراقة إياكم ، فإنه كان على ميعاد من محمد ، ولا يهولنكم قتل عتبة وشيبة والوليد ، فإنهم قد عجلوا ، فواللات والعزى لا نرجع حتى نقرنهم بالحبال ، ولا ألفين رجلاً منكم قتل منهم رجلاً ، ولكن خذوهم أخذاً ، حتى نعرفهم بسوء صنيعهم .

ولكن سرعان ما تبدى له حقيقة هذه الغطرسة ، فما لبث إلا قليلاً حتى أخذت الصفوف تتصدع أمام تيارات هجوم المسلمين . نعم بقي حوله عصابة من المشركين ، ضربت حوله سياجاً من السيوف وغابات من الرماح ، ولكن عاصفة هجوم المسلمين بددت هذه السياج وأقلعت هذه الغابات ، وحينئذ ظهر هذا الطاغية ، ورآه المسلمون يجول على فرسه ، وكان الموت ينتظر أن يشرب من دمه بأيدي غلامين أنصاريين .

# مصرع أبي جهل:

قال عبد الرحمن بن عوف: إني لفي الصف يوم بدر إذ التفت ، فإذا عن يميني وعن يساري فتيان حديثا السن ، فكأني لم آمن بمكانهما ، إذ قال لي أحدهما سراً من صاحبه : يا عم ، أرني أبا جهل ، فقلت : يا ابن أخي ، فما تصنع به ؟ قال : أخبرت أنه يسب رسول الله عَيْنَة ، قال : والذي نفسي بيده لئن رأيته لا يفارق سوادي سواده حتى يموت الأعجل منا ، فتعجبت لذلك . قال : وغمزني الآخر ، فقال لي مثلها ، فلم أنشب أن نظرت إلى أبي جهل يجول في الناس ، فقلت : ألا تريان ؟ هذا صاحبكما الذي تسألاني عنه ، قال : فابتدراه بسيفيهما فضرباه حتى قتلاه ، ثم انصرفا إلى رسول الله عَيْنَة ، فقال : « أيكما قتله » ؟ فقال كل واحد منهما : أنا قتلته ، قال : « هل مسحمًا سيفيكما » ؟ فقال : لا ، فنظر رسول الله عَيْنَة إلى السيفين ،

فقال: ( كلاكما قتله ) ، وقضى رسول الله عَلَيْكُ بسلبه لمعاذ بن عمرو بن الجموح ، والرجلان معاذ بن عمرو بن الجموح ومعوذ بن عفراء(١) .

وقال ابن إسحاق: قال معاذ بن عمرو بن الجموح: سمعت القوم، وأبو جهل في مثل الحرجة – والحرجة: الشجر الملتف، أو شجرة من الأشجار لا يوصل إليها، شبه رماح المشركين وسيوفهم التي كانت حول أبي جهل لحفظه بهذه الشجرة – وهم يقولون: أبو الحكم لا يخلص إليه، قال: فلما سمعتها جعلته من شأني فصمدت نحوه، فلما أمكنني حملت عليه، فضربته ضربة أطنت قدمه – أطارتها – بنصف ساقه، فوالله ما شبهتها حين طاحت إلا بالنواة تطيح من تحت مرضخة النوى حين يضرب بها. قال: وضربني ابنه عكرمة على عاتقي، فطرح يدي، فتعلقت بجلدة من جنبي، وأجهضني القتال عنه، فلقد قاتلت عامة يومي وإني لأسحبها علفي، فلما آذتني وضعت عليها قدمي، ثم تمطيت بها عليها حتى طرحتها(۱) ثم مر بأبي جهل خلفي، فلما آذتني وضعت عليها قدمي، ثم تمطيت ، فتركه وبه رمق، وقاتل معوذ حتى قتل.

ولما انتهت المعركة قال رسول الله عليه على عنه وبه آخر رمق ، فوضع رجله على عنقه ، وأخذ طلبه ، فوجده عبد الله بن مسعود رضي الله عنه وبه آخر رمق ، فوضع رجله على عنقه ، وأخذ لحيته ليحتز رأسه ، وقال : هل أخزاك الله يا عدو الله ؟ قال : وبماذا أخزاني ؟ أعمد من رجل قتلتموه (٢) ؟ أو هل فوق رجل قتلتموه ؟ وقال : فلو غير أكار قتلي ، ثم قال : أخبرني لمن الدائرة اليوم ؟ قال : لله ورسوله ، ثم قال لابن مسعود – وكان قد وضع رجله على عنقه – لقد ارتقيت مرتقى صعباً يا رويعي الغنم ، وكان ابن مسعود من رعاة الغنم في مكة .

وبعد أن دار بينهما هذا الكلام احتر ابن مسعود رأسه ، وجاء به إلى رسول الله عَلَيْكُ ، فقال : « آلله الذي لا إله إلا هو » ؟ فرددها ثلاثاً ، ثم قال : « الله أكبر ، الحمد لله الذي صدق وعده ، ونصر عبده ، وهزم الأحزاب وحده ، انطلق أرنيه » ، فانطلقنا فأريته إياه ، فقال : « هذا فرعون هذه الأمة » .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢٥٢/١، ٤٤٤/١، مشكاة المصابيح ٣٥٢/٢، وإنما خص بالسلب واحداً منهما لأن الثاني قتل شهيداً في نفس المعركة .

 <sup>(</sup>٢) بقي معاذ هذا إلى زمن عثان بن عفان رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٣) أي ليس على عار فلن أبعد أن أكون رجلاً قتله قومه .

## من روائع الإيمان في هذه المعركة

لقد أسلفنا نموذجين رائعين من عمير بن الحمام وعوف بن الحارث ــ ابن عفراء ــ وقد تجلت في هذه المعركة التقى القباء بالأبناء ، والأخوة بالأخوة ، خالفت بينهما المبادىء ، ففصلت بينهما السيوف ، والتقى المقهور بقاهره ، فشفى منه غيظه .

١ - روى ابن إسحاق عن ابن عباس أن النبي عَلَيْكُ قال لأصحابه: « إني قد عرفت أن رجالاً من بني هاشم وغيرهم قد أخرجوا كرهاً ، لا حاجة لهم بقتالنا ، فمن لقي أحداً من بني هاشم فلا يقتله ، ومن لقي العباس بن عبد المطلب فلا يقتله ، فإنه إنما أخرج مستكرهاً » ، فقال أبو حذيفة بن عتبة : أنقتل آباءنا وأبناءنا وإخواننا وعشير تنيا ونترك العباس ، والله لئن لقيته لألحمنه - أو لألجمنه - بالسيف ، فبلغت رسول الله عَلِيْكُ ، فقال لعمر بن الخطاب : « يا أبا حفص ، أيضرب وجه عم رسول الله عَلِيْكُ ، فقال عمر : يا رسول الله ، دعني فلأضرب عنقه بالسيف ، فوالله لقد نافق .

فكان أبو حذيفة يقول: ما أنا بآمن من تلك الكلمة التي قلت يومئذ، ولا أزال منها خاتفاً إلا أن تكفرها عني الشهادة. فقتل يوم اليمامة شهيداً.

٢ - وكان النهي عن قتل أبي البختري ؛ لأنه كان أكف القوم عن رسول الله عَلَيْكُ وهو بمكة ، وكان لا يؤذيه ولا يبلغ عنه شيء يكرهه ، وكان ممن قام في نقض صحيفة مقاطعة بني هاشم وبني المطلب .

ولكن أبا البختري قتل رغم هذا كله ، وذلك أن المجذر بن زياد البلوي لقيه في المعركة ، ومعه زميل له ، يقاتلان سوياً ، فقال المجذر : يا أبا البختري إن رسول الله عليه قد نهانا عن قتلك ، فقال : وزميلي ؟ فقال المجذر : لا والله ما نحن بتاركي زميلك ، فقال : والله إذن لأموتن أنا وهو جميعاً ، ثم اقتتلا ، فاضطر المجذر إلى قتله .

٣ ــ كان عبد الرحمن بن عوف وأمية بن خلف صديقين في الجاهلية بمكة ، فلما كان يوم بدر مر به عبد الرحمن ، وهو واقف مع ابنه على بن أمية ، آخذا بيده ، ومع عبد الرحمن أدراع قد استلبها ، وهو يحملها ، فلما رآه قال : هل لك في ؟ فأنا خير من هذه الأدراع التي معك ،

ما رأيت كاليوم قط ، أما لكم حاجة في اللبن ؟ \_ يريد أن من أسرني افتديت منه بإبل كثيرة اللبن \_ فطرح عبد الرحمن الأدراع ، وأخذهما يمشي بهما ، قال عبد الرحمن : قال لي أمية بن خلف وأنا بينه وبين ابنه : من الرجل منكم المعلم بريشة النعامة في صدره ؟ قلت : ذاك حمزة بن عبد المطلب ، قال : ذاك الذي فعل بنا الأفاعيل .

قال عبد الرحمن: فوالله إني لأقودهما إذ رآه بلال معي ، وكان أمية هو الذي يعذب بلالاً ، مكة ، فقال بلال : رأس الكفر أمية بن خلف ، لا نجوت إن نجا قلت : أي بلال ، أسيري قال : لا نجوت إن نجا . ثم صرخ بأعلى قال : لا نجوت إن نجا . ثم صرخ بأعلى صوته : يا أنصار الله ، رأس الكفر أمية بن خلف ، لا نجوت إن نجا ، قال : فأحاطوا بنا حتى جعلونا في مثل المسكة ، وأنا أذب عنه ، قال : فأخلف رجل السيف فضرب رجل ابنه فوقع ، وصاح أمية صيحة ما سمعت مثلها قط ، فقلت انج بنفسك ، ولا نجاء بك ، فوالله ما أغني عنك شيئاً . قال فهبروهما بأسيافهم حتى فرغوا منهما ، فكان عبد الرحمن يقول : يرحم الله بلالاً ، شيئاً . قال فهبروهما بأسيري .

وفي زاد المعاد أن عبد الرحمن بن عوف قال لأمية : ابرك ، فبرك ، فألقى نفسـه عليه ، فضربوه بالسيف من تحته حتى قتلوه ، وأصاب بعض السيف رجل عبد الرحمن بن عوف(١) .

- ٤ وقتل عمر بن الخطاب رضي الله عنه يومئذ خاله العاص بن هشام بن المغيرة .
- ونادى أبو بكر الصديق رضي الله عنه ابنه عبد الرحمن ــ وهو يومئذ مع المشركين ــ فقال : أين مالي يا خبيث؟ فقال عبد الرحمن :

لم يسق غير شكة ويعبوب وصارم يقتل ضلال الشيب

٦ – ولما وضع القوم أيديهم يأسرون ، ورسول الله عَيْقَالُم في العريش ، وسعد بن معاذ قائم على بابه يحرسه متوشحاً سيفه ، رأى رسول الله عَيْقَالُم في وجه سعد بن معاذ الكراهية لما يصنع الناس ، فقال له : والله لكأنك يا سعد تكره ما يصنع القوم ؟ قال : أجل والله يا رسول الله .

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد ۱/۸۹.

<sup>(</sup>٢) الشكة: السلاح. واليعبوب: الفرس الكثير الحرى.

كانت أول وقعة أوقعها الله بأهل الشرك ، فكان الإثخان في القتل بأهل الشرك أحب إلى من استبقاء الرجال .

٧ - وانقطع يومئذ سيف عكاشة بن محصن الأسدي ، فأتى رسول الله عليه فأعطاه جذلاً من حطب ، فقال : ﴿ قاتل بهذا يا عكاشة ﴾ ، فلما أخذه من رسول الله عليه هزه ، فعاد سيفاً في يده طويل القامة ، شديد المتن أبيض الحديدة ، فقاتل به حتى فتح الله تعالى للمسلمين ، وكان ذلك السيف يسمى العون ، ثم لم يزل عنده يشهد به المشاهد ، حتى قتل في حروب الردة وهو عنده .

٨ – وبعد انتهاء المعركة مر مصعب بن عمير العبدري بأخيه أبي عزيز بن عمير ، الذي خاض المعركة ضد المسلمين ، مر به وأحد الأنصار يشد يده ، فقال : مصعب للأنصاري : شد يديك به ، فإن أمه ذات متاع ، لعلها تفديه منك ، فقال أبو عزيز لأخيه مصعب : أهذه وصاتك بي ؟ فقال مصعب : إنه – أي الأنصاري – أخي دونك .

9 - ولما أمر بإلقاء جيف المشركين في القليب ، وأخذ عتبة بن ربيعة فسحب إلى القليب ، نظر رسول الله علي في وجه ابنه أبي حذيفة ، فإذا هو كثيب قد تغير ، فقال : « يا أبا حذيفة لعلك قد دخلك من شأن أبيك شيء » ؟ فقال : لا والله ، يا رسول الله ، ما شككت في أبي ولا مصرعه ، ولكنني كنت أعرف من أبي رأياً وحلماً وفضلاً ، فكنت أرجو أن يهديه ذلك إلى الإسلام ، فلما رأيت ما أصابه ، وذكرت ما مات عليه من الكفر بعد الذي كنت أرجو له أحزنني ذلك . فدعا له رسول الله علي بير ، وقال له خيراً .

### قتلى الفريقين :

انتهت المعركة بهزيمة ساحقة بالنسبة إلى المشركين ، ويفتح مبين بالنسبة للمسلمين ، وقد استشهد من المسلمين في هذه المعركة أربعة عشر رجلاً ، ستة من المهاجرين وثمانية من الأنصار .

أما المشركون فقد لحقتهم خسائر فادحة ، قتل منهم سبعون وأسر سبعون ، وعامتهم القادة والزعماء والصناديد .

ولما انقضت الحرب أقبل رسول الله عليه حتى وقف على القتلى ، فقال : و بئس العشيرة

كنتم لنبيكم ، كذبتموني وصدقني النباس ، وخذلتموني ونصرني الناس ، وأخرجتموني وآواني الناس » ، ثم أمر بهم ، فسحبوا إلى قليب من قلب بدر .

وعن أبي طلحة أن نبى الله عَلَيْكُ أمر يوم بدر بأربعة وعشرين رجلاً من صناديد قريش ، فقذفوا في طوى من أطواء بدر خبيث مخبث . وكان إذا ظهر على قوم أقام بالعرصة ثلاث ليال ، فلما كان ببدر اليوم الثالث أمر براحلته فشد عليها رحلها ، ثم مشى ، وأتبعه أصحابه حتى قام على شفة الركى ، فجعل يناديهم بأسمائهم وأسماء آبائهم ، « يا فلان بن فلان ، يا فلان بن فلان بن فلان ، أيسركم أنكم أطعتم الله ورسوله ؟ فإنا قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقاً ، فهل وجدتم ما وعد ربكم حقاً » ؟ فقال عمر : يا رسول الله ما تكلم من أجساد لا أرواح لها ؟ قال النبي عَلَيْكُ : « والذي نفس محمد بيده ، ما أنتم بأسمع لما أقول منهم » ، وفي رواية « ما أنتم بأسمع منهم ، ولكن لا يجيبون » ( ) .

### مكة تتلقى أنباء الهزيمة:

فر المشركون من ساحة بدر في صورة غير منظمة ، تبعثروا في الوديان والشعاب ، واتجهوا صوب مكة مذعورين ، لا يدرون كيف يدخلونها خجلاً .

قال ابن إسحاق: وكان أول من قدم بمصاب قريش الحيسمان بن عبد الله الخزاعي ، فقالوا: ما وراءك ؟ قال : قتل عتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة وأبو الحكم ابن هشام ، وأمية بن خلف في رجال من الزعماء سماهم . فلما أخذ يعد أشراف قريش قال صفوان بن أمية وهو قاعد في الحجر : والله إن يعقل هذا ، فاسألوه عني ، قالوا : ما فعل صفوان بن أمية قال : هاهو ذا جالس في الحجر ، وقد والله رأيت أباه وأخاه حين قتلا .

وقال أبو رافع – مولى رسول الله عَلَيْظُ – : كنت غلاماً للعباس ، وكان الإسلام قد دخلنا أهل البيت ، فأسلم العباس ، وأسلمت أم الفضل ، وأسلمت ، وكان العباس يكتم إسلامه ، وكان أبو لهب قد تخلف عن بدر ، فلما جاءه الخبر كبته الله وأخزاه ، ووجدنا في أنفسنا قوة وعزاً ، وكنت رجلاً ضعيفاً أعمل الأقداح ، أنحتها في حجرة زمزم ، فوالله إني لجالس فيها أنحت أقداحي ، وعندي أم الفضل جالسة ، وقد سرنا ما جاءنا من الخبر ، إذ أقبل أبو لهب يجر رجليه

<sup>(</sup>١) متفق عليه ، مشكاة المصابيح ٣٤٥/٢ .

بشر ، حتى جلس على طنب الحجرة (١) ، فكان ظهره إلى ظهري ، فبينا هو جالس إذ قال الناس : هذا أبو سفيان بن الحارث بن عبد المطلب قد قدم ، فقال له أبو لهب : هلم إلي ، فعندك لعمري الخبر ، قال : فجلس إليه ، والناس قيام عليه . فقال : يا ابن أخي أخبرني كيف كان أمر الناس ؟ قال : ما هو إلا أن لقينا القوم فمنحناهم أكتافنا ، يقتلوننا كيف شاءوا ، ويأسروننا كيف شاءوا ، وايم الله مع ذلك ما لمت الناس ، لقينا رجال بيض على خيل بلق بين السماء والأرض ، والله ما تُليق (٢) شيئاً ، ولا يقوم لها شيء .

قال أبو رافع: فرفعت طنب الحجرة بيدي ، ثم قلت: تلك والله الملائكة . قال: فرفع أبو لهب يده ، فضرب بها وجهي ضربة شديدة ، فثاورته ، فاحتملني فضرب بي الأرض ، ثم برك علي يضربني ، وكنت رجلاً ضعيفاً ، فقامت أم الفضل إلى عمود من عمد الحجرة ، فأحذته ، فضربته به ضربة فعلت في رأسه شجة منكرة ، وقالت : استضعفته أن غاب عنه سيده ، فقام مولياً ذليلاً ، فوالله ما عاش إلا سبع ليال حتى رماه الله بالعدسة فقتلته ( وهي قرحة تتشاءم بها العرب ، فتركه بنوه ، وبقي ثلاثة أيام لا تقرب جنازته ، ولا يحاول دفنه ، فلما خافوا السبة في تركه حفروا له ، ثم دفعوه بعود في حفرته ، وقذفوه بالحجارة من بعيد حتى واروه ) .

هكذا تلقت مكة أنباء الهزيمة الساحقة في ميدان بدر ، وقد أثر ذلك فيهم أثراً سيئاً جداً ، حتى منعوا النياحة على القتلي ، لئلا يشمت بهم المسلمون .

ومن الطرائف أن الأسود بن المطلب أصيب ثلاثة من أبنائه يوم بدر ، وكان يحب أن يبكي عليهم ، وكان ضرير البصر ، فسمع ليلاً صوت نائحة ، فبعث غلامه ، وقال : انظر هل أحل النحب ؟ هل بكت قريش على قتلاها ؟ لعلى أبكي على أبي حكيمة – ابنه – فإن جوفي قد احترق ، فرجع الغلام وقال : إنما هي امرأة تبكي على بعير لها أضلته ، فلم يتالك الأسود نفسه وقال :

أتبكي أن يضل لها بعير ويمنعه فلا تبكي على بكر ولكن على ب على بدر سراة بني هصيص ومخزوم و

ويمنعها من النوم السهود على بدر تقاصرت الجدود ومخزوم ورهط أبي الولي

<sup>(</sup>١) طنب الحجرة : طرفها .

<sup>(</sup>٢) لاتبقي شيئاً.

وبكي إن بكيت على عقيل وبكيهم، ولا تَسَمي جميعاً ألا قد ساد بعدهم رجال

وبكي حارثاً أسد الأسود وما لأبي حكيمة من نديد ولولا يسوم بدر لم يسسودوا

## المدينة تتلقى أنباء النصر:

ولما تم الفتح للمسلمين أرسل رسول الله عَلِيْكُ بشيرين إلى أهل المدينة ، ليعجل لهم البشرى ، أرسل عبد الله بن رواحة بشيراً إلى أهل العالية ، وأرسل زيد بن حارثة إلى أهل السافلة .

وكان اليهود والمنافقون قد أرجفوا في المدينة بإشاعة الدعايات الكاذبة ، حتى أنهم أشاعوا خبر مقتل النبي عَلَيْكُم ، ولما رأى أحد المنافقين زيد بن حارثة راكباً القصواء – ناقة رسول الله عَلِيْكُم – قال : لقد قتل محمد ، وهذه ناقته نعرفها ، وهذا زيد لا يدري ما يقول من الرعب ، وجاء فلاً(١) .

فلما بلغ الرسولان أحاط بهما المسلمون ، وأخذوا يسمعون منهما الخبر ، حتى تأكد لديهم فتح المسلمين ، فعمت البهجة والسرور ، واهتزت أرجاء المدينة تهليلاً وتكبيراً ، وتقدم رؤوس المسلمين – الذين كانوا بالمدينة – إلى طريق بدر ؛ ليهنئوا رسول الله عَيْمِالِيَّة بهذا الفتح المبين .

قال أسامة بن زيد : أتانا الخبر حين سوينا التراب على رقية بنت رسول الله عَلَيْظُهُ التي كانت عنان . عنان ، كان رسول الله عَلَيْظُهُ خلفني عليها مع عثمان .

# الجيش النبوي يتحرك نحو المدينة:

أقام رسول الله عَيِّلِيَّةُ ببدر بعد انتهاء المعركة ثلاثة أيام ، وقبل رحيله من مكان المعركة وقع خلاف بين الحيش حول الغنائم ، ولما اشتد هذا الخلاف أمر رسول الله عَيِّلِيَّةً بأن يرد الجميع ما بأيديهم ، ففعلوا ، ثم نزل الوحي بحل هذه المشكلة .

ويجمعونه ، وأحدقت طائفة برسول الله عَلَيْكُ لا يصيب العدو منه غرة ، حتى إذا كان الليل ، وفاء الناس بعضهم إلى بعض قال الذين جمعوا الغنائم : نحن حويناها ، وليس لأحد فيها نصيب وقال الذين خرجوا في طلب العدو : لستم أحق بها منا ، نحن نحينا منها العدو وهزمناه ، وقال الذين أحدقوا برسول الله عَلَيْكُ : خفنا أن يصيب العدو منه غرة فاشتغلنا به ، فأنزل الله الذين أحدقوا برسول الله عَلَيْكُ : خفنا أن يصيب العدو منه غرة فاشتغلنا به ، فأنزل الله في يَسْنَكُونَكُ عَنِ ٱلْأَنفَالِ قُلُ اللهُ عَلَيْكُم وَالرَّسُولِ فَا اللهُ عَلَيْكُم بين المسلمين (١) . أللهَ وَرَسُولُهُ إِن كُنتُم مُولِينِينَ ﴾ ( ٨ : ١ ) فقسمها رسول الله عَلَيْكُم بين المسلمين (١) .

وبعد أن أقام رسول الله عليه الله الله عليه المسارى من المشركين ، وجعل عليه عبد الله بن كعب ، المشركين ، واحتمل معه النفل الذي أصيب من المشركين ، وجعل عليه عبد الله بن كعب ، فلما خرج من مضيق الصفراء نزل على كثيب بين المضيق وبين النازية ، وقسم هنالك الغنائم على المسلمين على السواء ، بعد أن أخذ منها الخمس .

وعندما وصل إلى الصفراء أمر بقتل النضر بن الحارث – وكان هو حامل لواء المشركين يوم بدر ، وكان من أكابر مجرمي قريش ، ومن أشد الناس كيداً للإسلام ، وإيذاء لرسول الله علي لله علي بن أبي طالب .

ولما وصل إلى عرق الظبية أمر بقتل عقبة بن أبي معيط ، وقد أسلفنا بعض ما كان عليه من إيذاء رسول الله عليه أمر بقتل عقبة كان ألقى سلا جزور على رأس رسول الله عليه وهو في الصلاة ، وهو الذي خنقه بردائه ، وكاد يقتله لولا أن يعترض أبو بكر رضي الله عنه ، فلما أمر بقتله قال : من للصبية يا محمد ؟ قال : النار (۱) . قتله عاصم بن ثابت الأنصاري ، ويقال على بن أبي طالب .

وكان قتل هذين الطاغيتين واجباً من حيث وجهة الحرب ، فلم يكونا من الأسارى فحسب ، بل كانا من مجرمي الحرب بالاصطلاح الحديث .

## وفود التهنئة :

<sup>(</sup>٢) روى ذلك أصحاب الصحاح ، انظر سنن أبي داود مع حاشيته عون المعبود ١٢/٣ .

سمعوا بشارة الفتح من الرسولين \_ يهنئونه بالفتح . وحينئذ قال لهم سلمة بن سلامة : ما الذي تهنئوننا به ؟ فوالله إن لقينا إلا عجائز صلعاً كالبدن ، فتبسم رسول الله عَلَيْكُ ، ثم قال : « يا ابن أخى أولئك الملاً » .

وقال أسيد بن حضير : يا رسول الله ، الحمد لله الذي أظفرك ، وأقر عينك ، والله يا رسول الله ما كان تخلفي عن بدر وأنا أظن أنك تلقى عدواً ، ولكن ظننت أنها عير ، ولوظننت أنه عدو ما تخلفت ، فقال رسول الله عَلَيْكُ : « صدقت » .

ثم دخل رسول الله عَلَيْظِ المدينة مظفراً منصوراً ، قد خافه كل عدو له بالمدينة وحولها ، فأسلم بشركتير من أهل المدينة ، وحينئذ دخل عبد الله بن أبي وأصحابه في الإسلام ظاهراً .

وقدم الأسارى بعد بلوغه المدينة بيوم ، فقسمهم على أصحابه ، وأوصى بهم خيراً ، فكان الصحابة يأكلون التمر ، ويقدمون لأسرائهم الخبز عملاً بوصية رسول الله علي .

### قضية الأسارى:

ولما بلغ رسول الله عَيْظِيَّة المدينة استشار أصحابه في الأسارى ، فقال أبو بكر : يا رسول الله هؤلاء بنو العم والعشيرة والإخوان ، وإني أرى أن تأخذ منهم الفدية ، فيكون ما أخذناه قوة لنا على الكفار ، وعسى أن يهديهم الله ، فيكونوا لنا عضداً .

فقال رسول الله عَلَيْكُم : « ما ترى يا ابن الخطاب » ؟ قال : قلت : والله ما أرى ما رأى أبو بكر ، ولكن أرى أن تمكنني من فلان – قريب لعمر – فأضرب عنقه ، وتمكن علياً من عقيل بن أبي طالب فيضرب عنقه ، وتمكن حمزة من فلان أخيه فيضرب عنقه ، حتى يعلم أعداء الله أنه ليست في قلوبنا هوادة للمشركين ، وهؤلاء صناديدهم وأتمتهم وقادتهم .

فهوي رسول الله عَلِيْكُ ما قال أبو بكر ، ولم يهو ما قلت ، وأخذ منهم الفداء ، فلما كان من الغد قال عمر : فغدوت إلى النبي عَلِيكُ وأبي بكر ، وهما يبكيان ، فقلت يا رسول الله أخبرني ماذا يبكيك أنت وصاحبك ؟ فإن وجدت بكاء بكيت ، وإن لم أجد بكاء تباكيت لبكائكما ، فقال رسول الله عَلِيكُ : « للذي عرض على أصحابك : من أخذهم الفداء ، فقد عرض على عذابهم أدنى من هذه الشجرة – شجرة قريبة – (۱) .

<sup>(</sup>۱) تاریخ عمر بن الخطاب لابن الجوزي ص٣٦ .

وأنزل الله تعالى ﴿ مَاكَانَ لِنَبِي أَنْ يَكُونَ لَهُۥ أَسَّرَىٰ حَقَّىٰ يُثْخِرَفِ فَ ٱلْأَرْضِ ثُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنْيَا وَٱللَّهُ يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ وَٱللَّهُ عَزِيزُ عَكِيدٌ ﴿ ﴿ لَيْ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا آخَذْتُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ ( ٨ : ٢٧ ، ٦٨ ) .

والكتاب الذي سبق من الله هو قوله تعالى ﴿ فَإِمَّا مَنَّا بَعَدُ وَإِمَا فِدَاتَ ﴾ ( ٤٠: ٤ ) ففيه الإذن بأخذ الفدية من الأسارى ولذلك لم يعذبوا ، وإنما نزل العتاب لأنهم أسروا الكفار قبل أن يشخنوا في الأرض ، ثم إنهم قبلوا الفداء من أولئك المجرمين الذين لم يكونوا أسرى حرب فقط ، بل كانوا أكابر مجرمي الحرب الذين لا يتركهم قانون الحرب الحديث إلا ويحاكمهم ، ولا يكون الحكم في الغالب إلا بالإعدام أو بالحبس حتى الموت .

واستقر الأمر على رأي الصديق فأخذ منهم الفداء ، وكان الفداء من أربعة آلاف درهم ، إلى ثلاثة آلاف درهم ، إلى ألف درهم ، وكان أهل مكة يكتبون ، وأهل المدينة لا يكتبون ، فمن لم يكن عنده فداء دفع إليه عشرة غلمان من غلمان المدينة يعلمهم ، فإذا حذقوا فهو فداء .

ومن رسول الله عَلَيْكَ على عدة من الأسارى ، فأطلقهم بغير فداء ، منهم : المطلب بن حنطب ، وصيفى بن أبي رفاعة ، وأبو عزة الجمحى ، وهو الذي قتله أسراً في أحد ، وسيأتي .

ومن على حتنه أبي العاص بشرط أن يخلي سبيل زينب ، وكانت قد بعثت في فدائه بمال ، بعثت فيه بقلادة لها كانت عند حديجة ، أدخلتها بها على أبي العاص ، فلما رآها رسول الله على الله على أبي العاص ، فلما رآها رسول الله على أبي العاص ففعلوه ، واشترط رسول الله على الله على الله على أبي العاص أن يخلي سبيل زينب ، فخلاها ، فهاجرت ، وبعث رسول الله على أبي العاص أن يخلي سبيل زينب ، فخلاها ، فهاجرت ، وبعث رسول الله على خلاها ، فخرجا حتى تمر بكما زينب فتصحباها ، فخرجا حتى تمر بكما زينب فتصحباها ، فخرجا حتى رجعا بها ، وقصة هجرتها طويلة مؤلمة .

وكان في الأسرى سهيل بن عمرو ، وكان خطيباً مصقعاً ، فقال عمر : يا رسول الله ، انزع ثنيتي سهيل بن عمرو يدلع لسانه ، فبلا يقوم خطيباً عليك في موطن أبداً ، بيد أن رسول الله عليك في موطن أبداً ، بيد أن رسول الله عليك رفض هذا الطلب ، احترازاً عن المثلة ، وعن بطش الله يوم القيامة .

وخرج سعد بن النعمان معتمراً فحبسه أبو سفيان ، وكان ابنه عمرو بن أبي سفيان في الأسرى ، فبعثوا به إلى أبي سفيان فخلي سبيل سعد .

## القرآن يتحدث حول موضوع المعركة:

وحول موضوع هذه المعركة نزلت سورة الأنفال ، وهذه السورة تعليق إلهي ــ إن صح هذا التعبير ــ على هذه المعركة ، يختلف كثيراً عن التعاليق التي ينطق بها الملوك والقواد بعد الفتح .

إن الله تعالى لفت أنظار المسلمين – أولاً – إلى التقصيرات والتقاريظ الأخلاقية التي كانت قد بقيت فيهم ، وصدرت بعضها منهم ، ليسعوا في تكميل نفوسهم وتزكيتها عن هذه التقاريظ .

ثم ثنى بما كان في هذا الفتح من تأييد الله وعونه ونصره بالغيب للمسلمين . ذكر لهم ذلك لفلا يغتروا بشجاعتهم وبسالتهم ، فتتسور نفوسهم الغطرسة والكبرياء ، بل ليتوكلوا على الله ويطيعوه ويطيعوا رسوله عليه الصلاة والسلام .

ثم بين لهم الأهداف والأغراض النبيلة التي خاض الرسول عَلَيْكُ لأجلها هذه المعركة الدامية الرهيبة ، ودلهم على الصفات والأخلاق التي تسببت في الفتوح وفي المعارك .

ثم خاطب المشركين والمنافقين واليهود وأسارى المعركة ، وعظهم موعظة بليغة ، تهديهم إلى الاستسلام للحق والتقيد به .

ثم خاطب المسلمين حول موضوع الغنائم ، وقنن لهم مبادىء وأسس هذه المسألة .

ثم بين وشرع لهم من قوانين الحرب والسلم ما كانت الحاجة تمس إليها بعد دخول الدعوة الإسلامية في هذه المرحلة ، حتى تمتاز حروب المسلمين عن حروب أهل الحاهلية ، ويقوم لهم التفوق في الأخلاق والقيم والمثل ، ويتأكد للدنيا أن الإسلام ليس مجرد وجهة نظرية ، بل إنه يثقف أهله عملياً على الأسس والمبادىء التي يدعو إليها .

ثم قرر بنوداً من قوانين الدولة الإسلامية التي تقيم الفرق بين المسلمين الذين يسكنون داخل حدودها ، والذين يسكنون خارجها .

وفي السنة الثانية من الهجرة فرض صيام رمضان ، وفرضت زكاة الفطر ، وبينت أنصبة الزكاة الأخرى ، وكانت فريضة زكاة الفطر وتفصيل أنصبة الزكاة الأخرى ؛ تخفيفاً لكثير من الأوزار التي يعانيها عدد كبير من المهاجرين اللاجئين ، الذين كانوا فقراء لا يستطيعون ضرباً في الأرض .

ومن أحسن المواقع وأروع الصدفات أن أول عيد تعيد به المسلمون في حياتهم هو العيد

الذي وقع في شوال سنة ٢هـ إثر الفتح المبين الذي حصلوا عليه في غزوة بدر ، فما أروع هذا العيد السعيد الذي جاء به الله بعد أن توج هامتهم بتاج الفتح والعز ، وما أروق منظر تلك الصلاة التي صلوها بعد أن خرجوا من بيوتهم يرفعون أصواتهم بالتكبير والتوحيد والتحميد ، وقد فاضت قلوبهم رغبة إلى الله ، وحنينا إلى رحمته ورضوانه بعد ما أولاهم من النعم ، وأيدهم به من النصر ، وذكرهم بذلك قائلاً : ﴿ وَأَذْ كُرُوا إِذْ أَنتُمْ قَلِيلُ مُسْتَضَعَفُونَ فِي ٱلْأَرْضِ تَخَافُونَ فَي ٱلْأَرْضِ تَخَافُونَ أَلْكُمْ مِن النعم ، وأيدهم أن يَنكُمُ مِن الناسَم ، وذكرهم بذلك قائلاً : ﴿ وَأَذْ كُرُوا إِذْ أَنتُمْ قِلْ اللَّهِ بَن الطّيبَاتِ لَعَلَّاكُمْ مَن النَّاسُ فَاوَل كُمْ وَأَيْدَكُمْ بِنَصْرِهِ وَرَزَقَكُمْ مِن الطّيبَاتِ لَعَلَّاكُمْ مَنْ الطّيبَاتِ لَعَلَاكُمْ مَنْ الطّيبَاتِ لَعَلَاكُمْ مَنْ الطّيبَاتِ لَعَلَاكُمْ مَنْ الطّيبَاتِ لَعَلَاكُمْ وَالنَّاسُ فَا وَلاَهُمْ وَالنَّاسُ فَا وَلاَ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَوْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

# النشاط العسكري بين بدر وأحد

إن معركة بدر كانت أول لقاء مسلح بين المسلمين والمشركين ، وكانت معركة فاصلة ، أكسبت المسلمين نصراً حاسماً شهد له العرب قاطبة ، والذين كانوا أشد استياء لنتائج هذه المعركة هم أولئك الذين منوا بخسائر فادحة مباشرة ؛ وهم المشركون ، أو الذين كانوا يرون عزة المسلمين وغلبتهم ضرباً قاصماً على كيانهم الديني والاقتصادي ، وهم اليهود . فمنذ أن انتصر المسلمون في معركة بدركان هذان الفريقان يحترقان غيظاً وحنقاً على المسلمين ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى المسلمين ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَ اللَّهُ اللَّهُ عِلَى اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللّ

وكانت هناك فرقة رابعة ، وهم البدو الضاربون حول المدينة ، لم يكن يهمهم مسألة الكفر والإيمان ، ولكنهم كانوا أصحاب سلب ونهب ، فأخذهم القلق ، واضطربوا لهذا الانتصار ، وخافوا أن تقوم في المدينة دولة قوية تحول بينهم وبين اكتساب قوتهم عن طريق السلب والنهب ، فجعلوا يحقدون على المسلمين وصاروا لهم أعداء .

وهكذا أحاطت الأخطار بالمسلمين من كل جانب ، ولكن هذه الفرق تباينت في سلوكها إزاء المسلمين ، وأخذ كل فريق الطريقة التي رآها كفيلة ببلوغ غايته . فبينا كانت المدينة وما حولها تظاهر بالإسلام ، وتأخذ في طريق المؤامرات والدسائس والتحرشات والاستفزازات ، كانت فرقة من اليهود تعلن بالعداوة ، وتكاشف عن الحقد والغيظ ، وكانت مكة تهدد بالضرب القاصم ونعلن بأخذ الثأر والنقمة ، وتهتم بالتعبئة العامة جهاراً ، وترسل إلى المسلمين بلسان حالها ، تقول بأنه :

ولا بد من يروم أغر محجول يطول استاعي بعده للنوادب وفعلاً ، فقد قادت غزوة قاصمة إلى أسوار المدينة عرفت في التاريخ بغزوة أحد ، والتي كان لها أثر سيء على سمعة المسلمين وهيبتهم .

# غزوة بني سليم بالكدر

أول ما نقلت استخبارات المدينة إلى النبي عليه بعد بدر أن بني سليم من قبائل غطفان تحشد قواتها للغزو على المدينة ، فباغت النبي عليه في مائتي راكب هذه القبائل المتحشدة في عقر دارها ، وبلغ إلى منازلهم في موضع يقال له الكُذر (١) . ففر بنو سليم وتركوا في الوادي خمسائة بعير استولى عليها جيش المدينة ، وقسمها رسول الله عليها بعد إخراج الحمس فأصاب كل رجل بعيرين ، وأصاب غلاماً يقال له « يسار » فأعتقه .

وأقام النبي عَلِيْكُ في ديارهم ثلاثة أيام ، ثم رجع إلى المدينة .

وكانت هذه الغزوة في شوال سنة ٢هـ بعد الرجوع من بدر بسبعة أيام ، واستخلف في هذه الغزوة على المدينة سباع بن عرفطة . وقيل : ابن أم مكتوم (١) .

<sup>(</sup>١) الكدر ، بالضم فالسكون : طير في لونها كدرة ، وهو ماء من مياه بني سليم يقع في نجد على الطريق التجارية الشرقية الحيوية بين مكة والشام .

 <sup>(</sup>۲) زاد المعاد ۹۰/۲ ، ابن هشام ٤٣/٢ ، ٤٤ ، مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص٢٣٦ .

# مؤامرة لاغتيال النبي \_ ﷺ \_

كان من أثر هزيمة المشركين في وقعة بدر أن اشتاطوا غضباً ، وجعلت مكة تغلي كالمرجل ضد النبي عَلِيَّةً ، حتى تآمر بطلان من أبطالها أن يقضوا على مبدأ هذا الخلاف والشقاق ، ومثار هذا الذل والهوان في زعمهم ، وهو النبي عَلِيَّةً .

جلس عمير بن وهب الجمحي مع صفوان بن أمية في الحجر بعد وقعة بدر يسير – وكان عمير من شياطين قريش ، ممن كان يؤذي النبي عَيْقَتْ وأصحابه وهم بمكة – وكان ابنه وهب بن عمير في أسارى بدر ، فذكر أصحاب القليب ومصابهم ، فقال صفوان : والله إنْ في العيش بعدهم خير .

قال له عمير : صدقت والله ، أما والله لولا دين على ليس له عندي قضاء ، وعيال أخشى عليهم الضيعة بعدي ، لركبت إلى محمد حتى أقتله ، فإن لي قبلهم علة ، ابني أسير في أيديهم .

فاغتنمها صفوان وقال : على دينك ، أنا أقضيه عنك ، وعيالك مع عيالي ، أواسيهم ما بقوا ، لا يسعني شيء ويعجز عنهم .

فقال له عمير : فاكتم عني شأني وشأنك . قال : أفعل .

ثم أمر عمير بسيفه فشحذ له وسم ، ثم انطلق حتى قدم به المدينة ، فبينا هو على باب المسجد ينيخ راحلته رآه عمر بن الخطاب – وهو في نفر من المسلمين يتحدثون ما أكرمهم الله به يوم بدر – فقال عمر : هذا الكلب عدو الله عمير ما جاء إلا لشر . ثم دخل على النبي عليه فقال : يا نبي الله هذا عدو الله عمير قد جاء متوشحاً سيفه ، قال : فأدخله على ، فأقبل عمير فلببه بحمالة سيفه ، وقال لرجال من الأنصار : ادخلوا على رسول الله عليه ، فاجلسوا عنده واحذروا عليه من هذا الخبيث ، فإنه غير مأمون ، ثم دخل به ، فلما رآه رسول الله عليه . وعمر

آخذ بحمالة سيفه في عنقه - قال : أرسله يا عمر ، ادن يا عمير ، فدنا وقال : أنعموا صباحاً ، فقال النبي عَلَيْكُ : قد أكرمنا الله بتحية خير من تحيتك يا عمير ، بالسلام ، تحية أهل الجنة .

ثم قال : ما جاء بك يا عمير ؟ قال : جئت لهذا الأسير الذي في أيديكم فأحسنوا فيه .

قال : فما بال السيف في عنقك ؟ قال : قبحها الله من سيوف ، وهل أغنت عنا شيئاً ؟ قال : اصدقني ما الذي جئت له ؟ قال : ما جئت إلا لذلك .

قال : بل قعدت أنت وصفوان بن أمية في الحجر ، فذكرتما أصحاب القليب من قريش ، ثم قلت : لولا دين علي وعيال عندي لخرجت حتى أقتل محمداً ، فتحمل صفوان بدينك وعيالك على أن تقتلني والله حائل بينك وبين ذلك .

قال عمير: أشهد أنك رسول الله ، قد كنا يا رسول الله نكذبك بما كنت تأتينا به من خبر السهاء ، وما ينزل عليك من الوحي ، وهذا أمر لم يحضره إلا أنا وصفوان ، فوالله إني لأعلم ما أتاك به إلا الله ، فالحمد لله الذي هداني للإسلام ، وساقني هذا المساق ، ثم تشهد شهادة الحق ، فقال رسول الله عَلِيْكُ : فقهوا أخاكم في دينه ، وأقرئوه القرآن ، وأطلقوا له أسيره .

وأما صفوان فكان يقول: أبشروا بوقعة تأتيكم الآن في أيام تنسيكم وقعة بدر. وكان يسأل الركبان عن عمير، حتى أخبره راكب عن إسلامه، فحلف صفوان أن لا يكلمه أبداً، ولا ينفعه بنفع أبداً.

ورجع عمير إلى مكة أقام بها يدعو إلى الإسلام فأسلم على يديه ناس كثير(١) .

## غزوة بنى قينقاع:

قدمنا بنود المعاهدة التي عقدها رسول الله عَلَيْكُ مع اليهود . وقد كان حريصاً كل الحرص على تنفيذ ما جاء في هذه المعاهدة ، وفعلاً لم يأت من المسلمين ما يخالف حرفاً واحداً من نصوصها . ولكن اليهود الذين ملاوا تاريخهم بالغدر والخيانة ونكث العهود ، لم يلبثوا أن تمشوا مع طبائعهم القديمة ، وأخذوا في طريق الدس والمؤامرة والتحريش وإثارة القلق والاضطراب في صفوف المسلمين . وهاك مثالاً من ذلك :

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۱۲۱، ۱۹۲۲، ۱۹۳۳.

## نموذج من مكيدة اليهود:

قال ابن إسحاق: مر شاس بن قيس – وكان شيخاً (يهودياً) قد عسا() عظيم الكفر ، شديد الضغن على المسلمين ، شديد الحسد لهم – على نفر من أصحاب رسول الله عليات من الأوس والخزرج في مجلس قد جمعهم ، يتحدثون فيه ، فغاظه ما رأى من ألفتهم وجماعتهم وصلاح ذات بينهم على الإسلام ، بعد الذي كان بينهم من العداوة في الجاهلية ، فقال : قد اجتمع ملأ بني قيلة بهذه البلاد ، لا والله مالنا معهم إذا اجتمع ملؤهم بها من قرار ، فأمر فتى شاباً من يهود كان معه ، ثم اذكر يوم بعاث وما كان من قبله ، وأنشدهم بعض ما كانوا تقاولوا فيه من الأشعار ، ففعل ، فتكلم القوم عند ذلك ، وتنازعوا وتفاخروا ، حتى تواثب رجلان من الحيين على الركب فتقاولا ، ثم قال أحدهما لصاحبه : إن شئتم رددناها الآن جذعة – يعني الاستعداد لإحياء الحرب الأهلية التي كانت بينهم – وغضب الفريقان جميعاً ، وقالوا : قد فعلنا موعدكم الظاهرة – والظاهرة : الحرة – السلاح ، فخرجوا إليها وكادت تنشب الحرب ) .

فبلغ ذلك رسول الله عَلِيَاتُهُ ، فخرج إليهم فيمن معه من أصحابه المهاجرين ، حتى جاءهم فقال : يا معشر المسلمين ، الله الله ، أبدعوى الجاهلية ، وأنا بين أظهركم ، بعد أن هداكم الله للإسلام وأكرمكم به ، وقطع به عنكم أمر الجاهلية ، واستنقذكم به من الكفر ، وألف بين قلوبكم ؟

فعرف القوم أنها نزغة من الشيطان ، وكيد من عدوهم ، فبكوا ، وعانق الرجال من الأوس والخزرج بعضهم بعضاً ، ثم انصرفوا مع رسول الله عليه سامعين مطيعين قد أطفأ الله عنهم كيد عدو الله شاس بن قيس(٢) .

هذا نموذج مما كان اليهود يفعلونه ويحاولونه من إثارة القلاقل والتحريشات في المسلمين ، وإقامة العراقيل في سبيل الدعوة الإسلامية . وقد كان لهم خطط شتى في هذا السبيل ، كانوا يبثون الدعايات الكاذبة ، ويؤمنون وجه النهار ، ثم يكفرون آخره ؛ ليزرعوا بذور الشكوك في

<sup>(</sup>١) عسا الشيخ: كبر.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۱/۵۵۵، \_ ۶۵۵.

قلوب الضعفاء ، وكانوا يضيقون سبل المعيشة على من آمن إن كان لهم به ارتباط مالي ، فإن كان لهم عليه يتقاضونه صباح مساء ، وإن كان له عليهم يأكلونه بالباطل ، ويمتنعون عن أدائه ، وكانوا يقولون : إنما كان علينا قرضك حينا كنت على دين آبائك ، فأما إذ صبوت فليس لك علينا من سيبل (۱) .

كانوا يفعلون كل ذلك قبل بدر ، على رغم المعاهدة التي عقدوها مع رسول الله عَلَيْكُ ، وكان رسول الله عَلَيْكُ ، وكان رسول الله عَلَيْكُ وأصحابه يصبرون على كل ذلك ؛ حرصاً على رشدهم ، وعلى بسط الأمن والسلام في المنطقة .

### بنو قينقاع ينقضون العهد:

لكنهم لما رأوا أن الله قد نصر المؤمنين نصراً مؤزراً في ميدان بدر ، وأنهم قد صارت لهم عزة وشوكة وهيبة في قلوب الأقاصي والأداني ، تميزت قدر غيظهم وكاشفوا بالشر . والعداوة ، وجاهروا بالبغي والأذى .

وكان أعظمهم حقداً وأكبرهم شراً كعب بن الأشرف \_ وسيأتي ذكره \_ كما أن أشر طائفة من طوائفهم الثلاث هم يهود بني قينقاع ، كانوا يسكنون داخل المدينة \_ في حي باسمهم \_ وكانوا صاغة وحدادين وصناع الظروف والأواني ، ولأجل هذه الحرف كانت قد توفرت لكل رجل منهم آلات الحروب ، وكان عدد المقاتلين فيهم سبعمائة ، وكانوا أشجع يهود المدينة ، وكانوا أول من نكث العهد والميثاق من اليهود .

فلما فتح الله للمسلمين في بدر اشتد طغيانهم ، وتوسعوا في تحرشاتهم واستفزازاتهم ، فكانوا يثيرون الشغب ، ويتعرضون بالسخرية ، ويواجهون بالأذى كل من ورد سوقهم من المسلمين ، حتى أخذوا يتعرضون لنسائهم .

وعندما تفاقم أمرهم واشتد بغيهم ، جمعهم رسول الله عَلَيْكُ ، فوعظهم ودعاهم إلى الرشد والهدى ، وحذرهم مغبة البغي والعدوان ، ولكنهم ازدادوا في شرهم وغطرستهم .

روى أبو داود وغيره ، عن ابن عباس رضي الله عنه قال : لما أصاب رسول الله عَلَيْكُ قريشاً

<sup>(</sup>١) ذكر المفسرون نماذج لفعلاتهم هذه في تفسير سورة آل عمران وغيرها .

يوم بدر ، وقدم المدينة ، جمع اليهود في سوق بني قينقاع . فقال : يا معشر يهود ، أسلموا قبل أن يصيبكم مثل ما أصاب قريشاً . قالوا : يا محمد ، لا يغرنك من نفسك أنك قتلت نفراً من قريش ، كانوا أغماراً لا يعرفون القتال ، إنك لو قاتلتنا لعرفت أنا نحن الناس ، وأنك لم تلق مثلنا . فأنزل الله تعالى : ﴿قُلُ لِلَّذِينَ كَفُرُواْ سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّ وَبِئْسَ ٱلْمِهَادُ وَسَانِي لِلَّهُ وَأَخْرَى كَافَرُواْ سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّ وَبِئْسَ ٱلْمِهادُ وَسَانِي لِلَّهُ وَأَخْرَى كَافَرَةٌ يُورِنَهُم مَنْ الله عَلَيْ الله وَالله يُورِينُ الله وَالله الله وَالله يَورُونَهُم وَسَانِي الله وَالله عَلَيْ الله وَالله الله وَالله وَاله وَالله وَلّه وَالله وَل

كان معنى ما أجاب به بنو قينقاع هو الإعلان السافر بالحرب ، ولكن كظم النبي عَلِيْكُ غيظه ، وصبر المسلمون ، وأخذوا ينتظرون ما تتمخض عنه الليالي .

وازداد اليهود – من بني قينقاع - جراءة ، فقلما لبثوا أن أثاروا في المدينة قلقاً واضطراباً ، وسعوا إلى حتفهم بظلفهم ، وسدوا على أنفسهم أبواب الحياة .

روى ابن هشام عن أبي عون أن امرأة من العرب قدمت بجلب لها ، فباعته في سوق بني قينقاع ، وجلست إلى صائغ ، فجعلوا يريدونها على كشف وجهها فأبت ، فعمد الصائغ إلى طرف ثوبها فعقده إلى ظهرها – وهي غافلة – فلما قامت انكشفت سوأتها ، فضحكوا بها ، فصاحت ، فوثب رجل من المسلمين على الصائغ فقتله – وكان يهودياً – فشدت اليهود على المسلم فقتلوه ، فاستصرخ أهل المسلم المسلمين على اليهود ، فوقع الشر بينهم وبين بني قينقاع (٢) .

## الحصار ثم التسليم ثم الجلاء:

وحينئذ عيل صبر رسول الله عَيْقَالُهُ ، فاستخلف على المدينة أبا لبابة بن عبد المنذر ، وأعطى لواء المسلمين حمزة بن عبد المطلب ، وسار بجنود الله إلى بني قينقاع ، ولما رأوه تحصنوا في حصونهم ، فحاصروهم أشد الحصار ، وكان ذلك يوم السبت للنصف من شوال سنة ٢ هـ ، ودام الحصار خمس عشرة ليلة إلى هلال ذي القعدة ، وقذف الله في قلوبهم الرعب – الذي إذا

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود مع عون المعبود ١١٥/٣ ، ابن هشام ٢/١٥٥ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ۲/۷۶ ، ٤٨ .

أراد خذلان قوم وهزيمتهم أنزله عليهم وقذف في قلوبهم - فنزلوا على حكم رسول الله عَلَيْ في رقابهم وأموالهم ونسائهم وذريتهم ، فأمر بهم فكتفوا .

وحينئذ قام عبد الله بن أبي سلول بدوره النفاقي ، فألح على رسول الله عَلَيْكُم أن يصدر عنهم عفواً ، فقال : يا محمد ، أحسن في موالي – وكان بنو قينقاع حلفاء الخزرج – فأبطأ عليه رسول الله عَلَيْكُم ، فكرر ابن أبي مقالته ، فأعرض عنه ، فأدخل يده في جيب درعه ، فقال له رسول الله عليه : أرسلني ، وغضب حتى رأوا لوجهه ظللاً ، ثم قال : ويحك ، أرسلني . ولكن المنافق مضى على إصراره ، وقال : لا والله لا أرسلك حتى تحسن في موالي ، أربعمائة حاسر وثلاثمائة دارع قد منعوني من الأحمر والأسود ، وتحصدهم في غداة واحدة ؟ إني والله امرؤ أخشى الدوائر .

وعامل رسول الله عَلِيْكُ هذا المنافق ــ الذي لم يكن مضى على إظهار إسلامه إلا نحو شهر واحد فحسب ــ عامله بالمراعاة ، فوهبهم له ، وأمرهم أن يخرجوا من المدينة ولا يجاوروه بها ، فخرجوا إلى أذرعات الشام ، فقل أن لبثوا فيها حتى هلك أكثرهم .

وقبض رسول الله عَلِيْكُ منهم أموالهم ، فأخذ منها ثلاث قسي ودرعين وثلاثة أسياف وثلاثة رماح ، وخمس غنائمهم ، وكان الذي تولى جمع الغنائم محمد بن مسلمة(١) .

### غزوة السويق:

بينا كان صفوان بن أمية واليهود والمنافقون يقومون بمؤامراتهم وعملياتهم ، كان أبو سفيان يفكر في عمل قليل المغارم ظاهر الأثر ، يتعجل به ؛ ليحفظ مكانة قومه ، ويبرز ما لديهم من قوة ، وكان قد نذر أن لا يمس رأسه ماء من جنابة حتى يغزو محمدا ، فخرج في مائتي راكب ليبر يمينه ، حتى نزل بصدر قناة إلى جبل يقال له نيب ، من المدينة على بريد أو نحوه ، ولكنه لم يجرؤ على مهاجمة المدينة جهارا ، فقام بعمل هو أشبه بأعمال القرصنة ، فإنه دخل في ضواحي المدينة في الليل مستخفياً تحت جناح الظلام ، فأتى حيى بن أخطب ، فاستفتح بابه ، فأبى وخاف فانصرف إلى سلام بن مشكم – سيد بني النضير ، وصاحب كنزهم إذ ذاك ، فاستأذن عليه فأذن ، فقراه وسقاه الخمر ، وبطن له من خبر الناس ، ثم خرج أبو سفيان في عقب ليلته حتى أتى أصحابه ، فبعث مفرزة منهم ، فأغارت على ناحية من المدينة يقال لها « العريض » ، فقطعوا

<sup>(</sup>١). زاد المعاد ٧١/٢، ٩١، ابن هشام ٧/٧٤، ٤٩، ٩٩.

وأحرقوا هناك أسواراً من النخل ، ووجدوا رجلاً من الأنصار وحليفاً له في حرث لهما فقتلوهما ، وفروا راجعين إلى مكة .

وبلغ رسول الله عَلَيْكُ الخبر ، فسارع لمطاردة أبي سفيان وأصحابه ، ولكنهم فروا ببالغ السرعة ، وطرحوا سويقاً كثيراً من أزوادهم وتمويناتهم يتخففون به ، فتمكنوا من الإفلات ، وبلغ رسول الله عَلَيْكُ إلى قرقرة الكدر ، ثم انصرف راجعاً ، وحمل المسلمون ما طرحه الكفار من سويقهم ، وسموا هذه المناوشة بغزوة السويق . وقعت في ذي الحجة سنة ٢ هـ بعد بدر بشهرين ، واستعمل على المدينة في هذه الغزوة أبا لبابة بن عبد المنذر(١) .

### غزوة ذي أمر:

وهي أكبر حملة عسكرية قادها رسول الله عَلَيْكُ قبل معركة أحد ، قادها في المحرم سنة ٣ هـ .

وسببها أن استخبارات المدينة نقلت إلى رسول الله عَلِيْكُ أن جمعاً كبيراً من بني ثعلبة ومحارب تجمعوا ، يريدون الإغارة على أطراف المدينة ، فندب رسول الله عَلِيْكُ المسلمين ، وخرج في أربعمائة وخمسين مقاتلاً ما بين راكب وراجل ، واستخلف على المدينة عثمان بن عفان .

وتفرق الأعداء في رؤوس الجبال حين سمعوا بقدوم جيش المدينة . أما النبي عليه فقد وصل بجيشه إلى مكان تجمعهم ، وهو الماء المسمى « بذي أمر » فأقام هناك صفراً كله – من سنة ٣ هـ – أو قريباً من ذلك ، ليشعر الأعرب بقوة المسلمين ، ويستولي عليهم الرعب والرهبة ، ثم رجع إلى المدينة (٢) .

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٩٠/٢، ٩١، ١٠، ابن هشام ٤٤/٢، ٥٥.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٤٦/٢ ، زاد المعاد ٩١/٢ ، ويذكرون أن محاولة اغتيال النبي عَلَيْكُ من قبل دعثور أو غورث المحاربي كانت في هذه الغزوة . والصحيح أنها في غير هذه الغزوة انظر صحيح البخاري ٩٣/٢ ٥ .

### قتل كعب بن الأشرف:

كان كعب بن الأشرف من أشد اليهود حنقاً على الإسلام والمسلمين ، وإيذاء لرسول الله على الإسلام والمسلمين ، وإيذاء لرسول الله عليه ، وتظاهراً بالدعوة إلى حربه .

كان من قبيلة طيء – من بني نبهان – وأمه من بني النضير ، وكان غنياً مترفاً معروفاً بجماله في العرب ، شاعراً من شعرائها ، وكان حصنه في شرق جنوب المدينة في خلفيات ديار بني النضير .

ولما بلغه أول خبر عن انتصار المسلمين ، وقتل صناديد قريش في بدر قال : أحق هذا ؟ هؤلاء أشراف العرب ، وملوك الناس ، والله إن كان محمد أصاب هؤلاء القوم لبطن الأرض خير من ظهرها .

وَلَمَا تَأَكُدُ لَدِيهِ الخِبرِ ، انبعث عدو الله يهجو رسول الله عَلَيْ والمسلمين ، ويمدح عدوهم ، ويما تأكد لديه الخبر ، انبعث عدو الله يهجو رسول الله على المطلب بن أبي وداعة السهمي ، وجعل ينشد الأشعار يبكي فيها على أصحاب القليب من قتلى المشركين ، يثير بذلك حفائظهم ، ويذكي حقدهم على النبي عَلَيْ في أصحاب القليب من قتلى المشركين ، يثير بذلك أبو سفيان والمشركون : أديننا أحب إليك أم دين محمد وأصحابه ؟ وأي الفريقين أهدى سبيلا ؟ فقال : أنتم أهدى منهم سبيلا ، وأفضل ، وفي ذلك أنزل الله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ الْحِبّتِ وَالطَّنعُوتِ وَيقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَمَوُلَا مَ أَهَدَى مِنَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّ

ثم رجع كعب إلى المدينة على تلك الحال ، وأخذ يشبب في أشعاره بنساء الصحابة ، ويؤذيهم بسلاطة لسانه أشد الإيذاء .

وحينئذ قال رسول الله عَلَيْكَ : من لكعب بن الأسرف ؟ فإنه آذى الله ورسوله ، فانتدب له محمد بن مسلمة ، وعباد بن بشر ، وأبو نائلة \_ واسمه سلكان بن سلامة ، وهو أخو كعب من الرضاعة \_ والحارث بن أوس ، وأبو عبس بن حبر ، وكان قائد هذه المفرزة محمد بن مسلمة .

وتفيد الروايات في قتل كعب بن الأشرف أن رسول الله عَلَيْكُ لما قال : من لكعب بن الأشرف ؟ فإنه قد آذى الله ورسوله ، فقام محمد بن مسلمة فقال : أنا يا رسول الله ، أتحب أن أقتله ؟ قال : نعم . قال : فأذن لي أن أقول شيئاً . قال ه: قل .

فأتاه محمد بن مسلمة ، فقال : إن هذا الرجل قد سألنا صدقة ، وإنه قد عنانا .

قال كعب: والله لتملنه.

قال محمد بن مسلمة : فإنا قد اتبعناه ، فلا نحب أن ندعه حتى ننظر إلى أي شيء يصير شأنه ؟ وقد أردنا أن تسلفنا وسقا أو وسقين .

قال كعب : نعم أرهنوني .

قال ابن مسلمة : أي شيء تريد ؟

قال : أرهنوني نساءكم .

قال : كيف نرهنك نساءنا وأنت أجمل العرب ؟

قال : فترهنوني أبناءكم .

قال : كيف نرهنك أبناءنا ، فيسب أحدهم ، فيقال : رهن بوسق أو وسقين . هذا عار علينا ، ولكنا نرهنك اللأمة ، يعني السلاح .

فواعده أن يأتيه .

وصنع أبو نائلة مثل ما صنع محمد بن مسلمة ، فقد جاء كعبا فتناشد معه أطراف الأشعار سويعة ، ثم قال له : ويحك يا ابن الأشرف ، إني قد جئت لحاجة أريد ذكرها لمك فاكتم عني .

قال كعب: أفعل.

قال أبو نائلة : كان قدوم هذا الرجل علينا بلاء ، عادتنا العرب ، ورمتنا عن قوس واحدة ، وقطعت عنا السبل حتى ضاع العيال ، وجهدت الأنفس ، وأصبحنا قد جهدنا وجهد عيالنا ، ودار الحوار على نحو ما دار مع ابن مسلمة ، وقال أبو نائلة أثناء حديثه : إن معي أصحاباً لي على مثل رأيي ، وقد أردت أن آتيك بهم فتبيعهم وتحسن في ذلك .

وقد تجح ابن مسلمة وأبو نائلة في هذا الحوار إلى ما قصدا ، فإن كعب لن ينكر معهما السلاح والأصحاب بعد هذا الحوار .

وفي ليلة مقمرة - ليلة الرابع عشر من شهر ربيع الأول سنة ٣هـ - اجتمعت هذه المفرزة إلى

رسول الله عَلَيْكُ ، فشيعهم إلى بقيع الغرقد ، ثم وجههم قائلاً : انطلقوا على اسم الله ، اللهم أعنهم ، ثم رجع إلى بيته ، وطفق يصلي ويناجي ربه .

وانتهت المفرزة إلى حصن كعب بن الأشرف ، فهتف به أبو نائلة ، فقام لينزل إليهم ، فقالت له امرأته ــ وكان حديث العهد بها : أين تخرج هذه الساعة ؟ أسمع صوتاً كأنه يقظر منه الدم .

قال كعب : إنما هو أخي محمد بن مسلمة ، ورضيعي أبو نائلة ، إن الكريم لو دعي إلى طعنة أجاب ، ثم خرج إليهم وهو متطيب ينفح رأسه .

وقد كان أبو نائلة قال لأصحابه: إذا ما جاء فإني آخذ بشعره فأشمه ، فإذا رأيتموني استمكنت منه من رأسه فدونكم فاضربوه ، فلما نزل كعب إليهم تحدث معهم ساعة ، ثم قال أبو نائلة: هل لك يا ابن الأشرف أن نتاشى إلى شعب العجوز فنتحدث بقية ليلتنا ؟ قال: إن شئم ، فخرجوا يتاشون ، فقال أبو نائلة وهو في الطريق: ما رأيت كالليلة طيباً أعطر قط ، وزهي كعب بما سمع ، فقال: عندي أعطر نساء العرب ، قال أبو نائلة: أتأذن لي أن أشم رأسك؟ قال: نعم فأدخل يده في رأسه فشمه وأشم أصحابه .

ثم مشي ساعة ثم قال : أعود ؟ قال كعب : نعم ، فعاد لمثلها ، حتى اطمأن .

ثم مشى ساعة ثم قال : أعود ؟ قال : نعم ، فأدخل يده في رأسه ، فلما استمكن منه قال : دونكم عدو الله ، فاختلفت عليه أسيافهم ، لكنها لم تغن شيئاً ، فأخذ محمد بن سلمة مِغْوَلا فوضعه في ثنته ، ثم تحامل عليه حتى بلغ عانته ، فوقع عدو الله قتيلاً ، وكان قد صاح صيحة شديدة أفزعت من حوله ، فلم يبق حصن إلا أوقدت عليه النيران .

ورجعت المفرزة وقد أصيب الحارث بن أوس بذاب بعض سيوف أصحابه فجرح ونزف الدم ، فلما بلغت المفرزة حرة العريض ، رأت أن الحارث ليس معهم فوقفت ساعة حتى أتاهم يتبع آثارهم ، فاحتملوه ، حتى إذا بلغوا بقيع الغرقد كبروا ، وسمع رسول الله عَيْظَة تكبيرهم ، فعرف أنهم قد قتلوه ، فكبر ، فلما انتهوا إليه قال : أفلحت الوجوه ، قالوا : ووجهك

يا رسول الله . ورموا برأس الطاغية بين يديه ، فحمد الله على قتله ، وتفل على جرح الحارث فبرأ ، ولم يؤذ بعده(١) .

ولما علمت اليهود اليهود بمصرع طاغيتها كعب بن الأشرف دب الرعب في قلوبهم العنيدة ، وعلموا أن الرسول علي الله لل يتوانى في استخدام القوة حين يرى أن النصح لا يجدي نفعاً لمن يريد العبث بالأمن وإثارة الاضطرابات وعدم احترام المواثيق ، فلم يحركوا ساكناً لقتل طاغيتهم ، بل لزموا الهدوء ، وتظاهروا بإيفاء العهود ، واستكانوا ، وأسرعت الأفاعي إلى جحورها تختيىء فيها .

وهكذا تفرغ الرسول عَلِيَّةً – إلى حين – لمواجهة الأخطار التي كان يتوقع حدوثها خارج المدينة ، وأصبح المسلمون وقد تخفف عنهم كثير من المتاعب الداخلية التي كانوا يتوجسونها ، ويشمون رائحتها بين آونة وأخرى .

# غزوة بحران

وهي دورية قتال كبيرة ، قوامها ثلاثمائة مقاتل ، قادها الرسول عَلَيْكُ في شهر ربيع الآخر سنة ٣هـ إلى أرض يقال لها بحران – وهي معدن بالحجاز في ناحية الفرع – فأقام بها شهر ربيع الآخر ثم جمادى الأولى ( من السنة الثالثة من الهجرة ) ثم رجع إلى المدينة ، ولم يلق حرباً(٢) .

# سرية زيد بن حارثة

وهي آخر وأنجح دورية للقتال قام بها المسلمون قبل أحد، وقعت في جمادى الآخرة سنة ٣هـ.

<sup>(</sup>۱) أخذنا تفاصيل هذه الوقعة من ابن هشام ۱/۲ ، ۵۲ ، ۵۳ ، ۵۶ ، ۵۵ ، ۵۲ ، وصحيح البخاري (۱) خدنا تفاصيل هذه الوقعة من ابن هشام ۱/۲ ، ۵۲ ، وزاد المعاد ۹۱/۲ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٢٠٥٠، ٥١، وزاد المعاد ٩١/٢، واختلفت المصادر في تعيين سبب هذه الغزوة فقيل: إن استخبارات المدينة نقلت إلى رسول الله كَلِيَّةُ أن بني سليم يحشدون قوات كبيرة لغزو المدينة أو أطرافها، وقيل: بل خرج يريد قريشاً، وهذا الثاني هو الذي ذكره ابن هشام واختاره ابن القيم \_ حتى لم يذكر الأول رأساً \_ وهو الموجه، وذلك لأن ديار بني سليم لم تكن بناحية الفرع، وإنما هي في نجد بعيدة عن ناحية الفرع.

وتفصيلها أن قريشاً بقيت بعد بدر يساورها القلق والاضطراب ، وجاء الصيف واقترب موسم رحلتها إلى الشام ، فأخذها هم آخر

قال صفوان بن أمية لقريش - وهو الذي انتخبته قريش في هذا العام لقيادة تجارتها إلى الشام -: إن محمداً وصحبه عوروا علينا متجرنا ، فما ندري كيف نصنع بأصحابه ، وهم لا يبرحون الساحل ؟ وأهل الساحل قد وادعهم ودخل عامتهم معه ، فما ندري أين نسلك ؟ وإن أقمنا في دارنا هذه أكلنا رؤوس أموالنا ، فلم يكن لها من بقاء . وإنما حياتنا بمكة على التجارة إلى الشام في الصيف ، وإلى الحبشة في الشتاء .

ودارت المناقشة حول هذا الموضوع ، فقال الأسود بن عبد المطلب لصفوان : تنكب الطريق على الساحل وخذ طريق العراق – وهي طريق طويلة جداً تخترق نجدا إلى الشام ، وتمر في شرقي المدينة على بعد كبير منها ، وكانت قريش تجهل هذه الطريق كل الجهل – فأشار الأسود بن عبد المطلب على صفوان أن يتخذ فرات بن حيان – من بني بكر بن وائل – دليلاً له ، يكون رائده في هذه الرحلة .

وخرجت عير قريش يقودها صفوان بن أمية ، آخذة الطريق الجديدة ، إلا أن أنباء هذه القافلة وخطة سيرها طارت إلى المدينة . وذلك أن سليط بن النعمان – وكان قد أسلم – اجتمع في مجلس شرب – وذلك قبل تحريم الخمر – مع نعيم بن مسعود الأشجعي – ولم يكن أسلم إذ ذاك – فلما أخذت الخمر من نعيم تحدث بالتفصيل عن قضية العير وخطة سيرها ، فأسرع سليط إلى النبي عَلَيْكُ يروي له القصة .

وجهز رسول الله عَلَيْكُ لوقته حملة قوامها مائة راكب في قيادة زيد بن حارثة الكلبي، وأسرع زيد حتى دهم القافلة بغتة – على حين غرة – وهي تنزل على ماء في أرض نجد يقال له قردة – بالفتح فالسكون – فاستولى عليها كلها، ولم يكن من صفوان ومن معه من حرس القافلة إلا الفرار بدون أي مقاومة.

وأسر المسلمون دليل القافلة \_ فرات بن حيان ، وقيل : ورجلين غيره \_ وحملوا غنيمة كبيرة من الأواني والفضة كانت تحملها القافلة ، قدرت قيمتها بمائة ألف ، قسم رسول الله عليك هذه الغنيمة على أفراد السرية بعد أخذ الخمس ، وأسلم فرات بن حيان على يديه عليه المنافقة (١٠) .

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٢/٠٥، ٥١، فقه السيرة ص١٩٠، رحمة للعالمين ٢١٩/٢.

وكانت مأساة شديدة ونكبة كبيرة أصابت قريشاً بعد بدر ، اشتد لها قلق قريش ، وزادتها هماً وحزناً . ولم يبق أمامها إلا طريقان ، إما أن تمتنع عن غطرستها وكبريائها ، وتأخذ طريق الموادعة والمصالحة مع المسلمين ، أو تقوم بحرب شاملة تعيد لها مجدها التليد وعزها القديم ، وتقضي على قوات المسلمين ، بحيث لا يبقى لهم سيطرة على هذا ولا ذاك ، وقد اختارت مكة الطريق الثانية ، فازداد إصرارها على المطالبة بالثأر ، والتهيؤ للقاء المسلمين في تعبئة كاملة ، وتصميمها على الغزو في ديارهم ، فكان ذلك وما سبق من أحداث التمهيد القوي لمعركة أحد .

# غزوة أحد

### استعداد قريش لمعركة ناقمة:

كانت مكة تحترق غيظاً على المسلمين مما أصابها في معركة بدر من مأساة الهزيمة وقتل الصناديد والأشراف ، وكانت تجيش فيها نزعات الانتقام وأخذ الثأر ، حتى إن قريشاً كانوا قد منعوا البكاء على قتلاهم في بدر ، ومنعوا من الاستعجال في فداء الأسارى ؛ حتى لا يتفطن المسلمون مدى مأساتهم وحزنهم .

وعلى إثر غزوة بدر اتفقت قريش على أن تقوم بحرب شاملة ضد المسلمين ، تشفي غيظها ، وتروي غلة حقدها ، وأخذت في الاستعداد للخوض في مثل هذه المعركة .

وكان عكرمة بن أبي جهل ، وصفوان بن أمية ، وأبو سفيان بن حرب ، وعبد الله بن أبي ربيعة أكثر زعماء قريش نشاطاً وتحمساً لخوض المعركة .

وأول ما فعلوه بهذا الصدد أنهم احتجزوا العير التي كان قد نجا بها أبو سفيان والتي كانت سبباً لمعركة بدر ، وقالوا للذين كانت فيها أموالهم : يا معشر قريش ، إن محمداً قد وتركم وقتل خياركم ، فأعينونا بهذا المال على حربه ، لعلنا أن ندرك منه ثأراً ، فأجابوا لذلك ، فباعوها ، وكانت ألف بعير ، والمال خمسين ألف دينار ، وفي ذلك أنزل الله تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينِ كَفَرُوا لَيُنْ مُونَا اللهُ عَالَى ﴿إِنَّ الَّذِينِ كَفَرُوا لَيُنْ مُؤْلِكُ أَمُوا لَهُمْ لِيكُمُ وَاللهُ مُنْ اللهُ عَلَيْهِ مُحَسَّرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ اللهُ وَمَا اللهُ ا

ثم فتحوا باب التطوع لكل من أحب المساهمة في غزو المسلمين من الأحابيش وكنانة وأهل تهامة ، وأخذوا لذلك أنواعاً من طريق التحريض ، حتى إن صفوان بن أمية أغرى أبا عزة الشاعر – الذي كان قد أسر في بدر فمنَّ عليه رسول الله عَلَيْكُم ، وأطلق سراحه بغير فدية ، وأخذ منه

العهد بأن لا يقوم ضده – أغراه على أن يقوم بتحريض القبائل ضد المسلمين ، وعاهده أنه إن رجع عن الغزوة حيا يغنيه ، وإلا يكفل بناته ، فقام أبو عزة بتحريض القبائل بأشعاره التي كانت تذكي حفائظهم ، كما اختاروا شاعراً آخر – مسافع بن عبد مناف الجمحي – لنفس المهمة .

وكان أبو سفيان أشد تأليباً على المسلمين بعد ما رجع عن غزوة السويق خائباً لم ينل ما في نفسه ، بل أضاع مقداراً كبيراً من تمويناته في هذه الغزوة .

وزاد الطينة بلة – أو زاد النار إذكاء ، إن صح هذا التعبير – ما أصاب قريشاً أخيراً في سرية زيد بن حارثة من الحسارة الفادحة التي قصمت فقار اقتصادها ، وزودها من الحزن والهم ما لا يقادر قدره ، وحينئذ زادت سرعة قريش في استعدادها للخوض في معركة تفصل بينهم وبين المسلمين .

# قوام جيش قريش وقيادته:

ولما استدارت السنة كانت مكة قد استكملت عدتها ، واجتمع إليها من المشركين ثلاثة آلاف مقاتل من قريش والحلفاء والأحابيش ، ورأى قادة قريش أن يستصحبوا معهم النساء ، حتى يكون ذلك أبلغ في استهاتة الرجال دون أن تصاب حرماتهم وأعراضهم ، وكان عدد هذه النسوة خمس عشرة امرأة .

وكان سلاح النقليات في هذا الجيش ثلاثة آلاف بعير ، ومن سلاح الفرسان مائتا فرس<sup>(۱)</sup> جنبوها طول الطريق ، وكان من سلاح الوقاية سبعمائة درع .

وكانت القيادة العامة إلى أبي سفيان بن حرب ، وقيادة الفرسان إلى خالد بن الوليد ، يعاونه عكرمة بن أبي جهل ، أما اللواء فكان إلى بني عبد الدار .

# جيش مكة يتحرك:

تحرك الجيش المكي بعد هذا الإعداد التمام نحو المدينة ، وكانت الثارات القديمة والغيظ الكامن يشعل البغضاء في القلوب ، ويشف عما سوف يقع من قتال مرير .

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٩٢/٢ وهو المعروف ، وفي فتح الباري مائة فرس ٣٤٦/٧ .

## الاستخبارات النبوية تكشف حركة العدو:

وكان العباس بن عبد المطلب يرقب حركات قريش واستعداداتها العسكرية ، فلما تحرك هذا الحيش بعث العباس رسالة مستعجلة إلى النبي عَلِينًا ، ضمنها جميع تفاصيل الحيش .

قرأ الرسالة على النبي عَلَيْكُم أُبَيُّ بن كعب ، فأمره بالكتمان ، وعاد مسرعاً إلى المدينة ، وتبادل الرأي مع قادة المهاجرين والأنصار .

### استعداد المسلمين للطوارىء:

وظلت المدينة في حالة استنفار عام ، لا يفارق رجالها السلاح ، حتى وهم في الصلاة ، استعداداً للطوارىء .

وقامت مفرزة من الأنصار - فيهم سعد بن معاذ ، وأسيد بن حضير ، وسعد بن عبادة - بحراسة رسول الله عَلِيْلَة ، فكانوا يبيتون على بابه وعليهم السلاح .

وقامت على مداخل المدينة وأنقابها مفرزات تحرسها ، خوفاً من أن يؤخذوا على غرة .

وقامت دوريات من المسلمين – لاكتشاف تحركات العدو – تتجول حول الطرق التي يحتمل أن يسلكها المشركون للإغارة على المسلمين .

# الجيش المكي إلى أسوار المدينة:

وتابع جيش مكة سيره على الطريق الغربية الرئيسية المعتادة ، ولما وصل إلى الأبواء اقترحت هند بنت عتبة – زوج أبي سفيان – بنبش قبر أم رسول الله عُلِيَّة ، بيد أن قادة الجيش رفضوا هذا الطلب ، وحذروا من العواقب الوحيمة التي تلحقهم لو فتحوا هذا الباب .

ثم واصل جيش مكة سيره حتى اقترب من المدينة ، فسلك وادي العقيق ثم انحرف منه إلى ذات اليمين ، حتى نزل قريباً بجبل أحد في مكان يقال له عينين ، في بطن السبخة ، من قناة على

شفير الوادي – الذي يقع شمالي المدينة – فعسكر هناك يوم الجمعة السادس من شهر شوال سنة ثلاث من الهجرة .

# المجلس الاستشاري لأخذ خطة الدفاع:

ونقلت استخبارات المدينة أخبار جيش مكة خبراً بعد خبر ، حتى الخبر الأخير عن معسكره ، وحينئذ عقد رسول الله عَيْقِطَ مجلساً استشارياً عسكرياً أعلى ، تبادل فيه الرأي لاختيار الموقف ، وأخبرهم عن رؤيا رآها ، قال : إني قد رأيت والله خيراً ، رأيت بقراً يذبح ، ورأيت في ذباب سيفي ثلماً ، ورأيت أني أدخلت يدي في درع حصينة ، وتأول البقر بنفر من أصحابه يقتلون ، وتأول الثلمة في سيفه برجل يصاب من أهل بيته ، وتأول الدرع بالمدينة .

ثم قدم رأيه إلى صحابته أن لا يخرجوا من المدينة، وأن يتحصنوا بها، فإن أقام المشركون بمعسكرهم أقاموا بشر مقام وبغير جدوى ، وإن دخلوا المدينة قاتلهم المسلمون على أفواه الأزقة ، والنساء من فوق البيوت ، وكان هذا هو الرأي . ووافقه على هذا الرأي عبد الله بن أبي بن سلول وأس المنافقين – وكان قد حضر المجلس بصفته أحد زعماء الخزرج . ويبدو أن موافقته لهذا الرأي لم تكن لأجل أن هذا هو الموقف الصحيح من حيث الوجهة العسكرية ، بل ليتمكن من الرأي لم تكن لأجل أن هذا هو الموقف الصحيح من حيث الوجهة وأصحابه – لأول مرة التباعد عن القتال دون أن يعلم بذلك أحد ، وشاء الله أن يفتضح هو وأصحابه – لأول مرة أمام المسلمين ، وينكشف عنهم الغطاء الذي كان كفرهم ونفاقهم يكمن وراءه ، ويتعرف المسلمون في أحرج ساعتهم على الأفاعي التي كانت تتحرك تحت ملابسهم وأكامهم .

فقد بادر جماعة من فضلاء الصحابة ممن فاته الخروج يوم بدر ، فأشاروا على النبي عَلَيْكُ بالخروج ، وألحوا عليه في ذلك ، حتى قال قائلهم : يا رسول الله ، كنا نتمنى هذا اليوم وندعوا الله ، فقد ساقه إلينا وقرب المسير ، اخرج إلى أعدائنا ، لا يرون أنا جَبْنًا عنهم .

وكان في مقدمة هؤلاء المتحمسين حمزة بن عبد المطلب عم رسول الله عليه الذي كان قد أروى فرند سيفه في معركة بدر – فقد قال للنبي عليه : والذي أنزل عليك الكتاب لا أطعم طعاماً حتى أجالدهم بسيفي خارج المدينة (١) .

<sup>(</sup>١) السيرة الحلبية ١٤/٢.

ورفض رسول الله علي أيه أمام رأي الأغلبية ، واستقر الرأي على الخروج من المدينة ، واللقاء في الميدان السافر .

## تكتيب الجيش الإسلامي وخروجه إلى ساحة القتال:

ثم صلى النبي عليه الناس يوم الجمعة ، فوعظهم وأمرهم بالجد والاجتهاد ، وأخبر أن لهم النصر بما صبروا ، وأمرهم بالتهيؤ لعدوهم ، ففرح الناس بذلك .

ثم صلى بالناس العصر ، وقد حشدوا وحضر أهل العوالي ، ثم دخل بيته ، ومعه صاحباه أبو بكر وعمر ، فعمماه وألبساه ، فتدجج بسلاحه ، وظاهر بين درعين ( أي لبس درعاً فوق درع ) ، وتقلد السيف ، ثم خرج على الناس .

وكان الناس ينتظرون خروجه ، وقد قال لهم سعد بن معاذ وأسيد بن حضير : استكرهتم رسول الله على الحروج ، فردوا الأمر إليه ، فندموا جميعاً على ما صنعوا ، فلما خرج قالوا له : يا رسول الله ما كان لنا أن نخالفك ، فاصنع ما شئت ، إن أحببت أن تمكث بالمدينة فافعل . فقال رسول الله عليه : ما ينبغي لنبي إذا لبس لأمته – وهي الدرع – أن يضعها ، حتى يحكم الله بينه وبين عدوه (١) .

## وقسم النبي عَلَيْهُ جيشه إلى ثلاث كتائب :

- (١) كتيبة المهاجرين ، وأعطى لواءها مصعب بن عمير العبدري .
- (٢) كتيبة الأوس من الأنصار ، وأعطى لواءها أسيد بن حضير .
- (٣) كتيبة الخزرج من الأنصار ، وأعطى لواءها الحباب بن المنذر .

وكان الحيش متألفاً من ألف مقاتل ، فيهم مائة دارع وخمسون فارساً<sup>(٢)</sup> ، وقيل لم يكن من الفرسان أحد ، واستعمل على المدينة ابن أم مكتوم على الصلاة بمن بقي في المدينة ، وأذن بالرحيل ، فتحرك الحيش نحو الشمال ، وخرج السعدان أمام النبي عليه عدوان دارعين.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد والنسائي والحاكم وابن إسحاق.

<sup>(</sup>٢) قاله ابن القيم في الهدى ٢ ، ٩٢ . وقال ابن حجر : هو غلط بين . وقد جزم موسى بن عقبة بأنه لم يكن معهم في أحد شيء من الحيل ، ووقع عند الواقدي كان معهم فرس لرسول الله عليه وفرس لأبي بردة ( فتح الباري ٧٠ ، ٥٠ ) .

ولما جاوز ثنية الوداع رأى كتيبة حسنة التسليح منفردة عن سواد الجيش ، فسأل عنها ، فأخبر أنهم اليهود من حلفاء الخزرج(١) ، يرغبون المساهمة في القتال ضد المشركين ، فسأل : هل أسلموا ؟ فقالوا : لا . فأبى أن يستعين بأهل الكفر على أهل الشرك .

## استعراض الجيش:

وعندما وصل إلى مقام يقال له ( الشيخان ) استعرض جيشه ، فرد من استصغره و لم يره مطيقاً للقتال ، وكان منهم عبد الله بن عمر بن الخطاب ، وأسامة بن زيد ، وأسيد بن ظهير ، وزيد بن ثابت ، وزيد بن أرقم ، وعرابة بن أوس ، وعمرو بن حزم ، وأبو سعيد الخدري ، وزيد بن حارثة الأنصاري ، وسعد بن حبة ، ويذكر في هؤلاء البراء بن عازب ، لكن حديثه في البخاري يدل على شهوده القتال ذلك اليوم .

وأجاز رافع بن خديج ، وسمرة بن جندب على صغر سنهما ، وذلك أن رافع بن خديج كان ماهراً في رماية النبل فأجازه ، فقال سمرة : أنا أقوى من رافع . أنا أصرعه ، فلما أخبر رسول الله عَلِيْكُ بذلك أمرهما أن يتصارعا أمامه ، فتصارعا ، فصرع سمرة رافعاً ، فأجازه أيضاً .

# المبيت بين أحد والمدينة:

وفي هذا المكان أدركهم المساء ، فصلى المغرب ، ثم صلى العشاء ، وبات هنالك ، وانتخب خمسين رجلاً لحراسة المعسكر يتجولون حوله ، وكان قائدهم محمد بن مسلمة الأنصاري ، بطل سرية كعب بن الأشرف ، وتولى ذكوان بن عبد قيس حراسة النبي عليه خاصة .

# تمرد عبدالله بن أبي وأصحابه:

وقبل طلوع الفجر بقليل أدلج ، حتى إذا كان بالشوط صلى الفجر ، وكان بمقربة جداً من العدو فقد كان يراهم ويرونه ، وهناك تمرد عبد الله بن أبي المنافق ، فانسحب بنحو ثلث العسكر – ثلاثمائة مقاتل – قائلاً : ما ندري علام نقتل أنفسنا ؟ ومتظاهراً بالاحتجاج بأن الرسول عليلة ترك رأيه وأطاع غيره .

 <sup>(</sup>١) روى ذلك ابن سعد وفيه أنهم من بني قينقاع (٣٤/٣) ومعلوم أن بني قينقاع كان قد تم إجلاؤهم عقب بدر .

ولا شك أن سبب هذا الانعزال لم يكن هو ما آبداه هذا المنافق من رفض رسول الله عليه رأيه ، وإلا لم يكن لسيره مع الجيش النبوي إلى هذا المكان معنى . بل لو كان هذا هو السبب لانعزل عن الجيش منذ بداية سيره ، بل كان هدفه الرئيسي من هذا التمرد – في ذلك الظرف الدقيق – أن يحدث البلبلة والاضطراب في جيش المسلمين على مرأى ومسمع من عدوهم ، حتى ينحاز عامة الجيش عن النبي عليه ، وتنهار معنويات من يبقى معه ، بينا يتشجع العدو ، وتعلو همته لرؤية هذا المنظر ، فيكون ذلك أسرع إلى القضاء على النبي عليه وأصحابه المخلصين ، ويصحو بعد ذلك الجو لعودة الرياسة إلى هذا المنافق وأصحابه .

وكاد المنافق ينجح في تحقيق بعض ما كان يهدف إليه ، فقد همت طائفتان – بنو حارثة من الأوس ، وبنو سلمة من الخزرج – أن تفشلا ، ولكن الله تولاهما ، فثبتنا بعد ما سرى فيهما الاضطراب وهمتا بالرجوع والانسحاب، وعنهما يقول الله تعالى: ﴿إِذْ هَمَّت طَّآبِفَتَانِ مِنكُمُّ أَن تَفْشَلَا وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّه

وحاول عبد الله بن حرام – والد جابر بن عبد الله – تذكير هؤلاء المنافقين بواجبهم في هذا المظرف الدقيق ، فتبعهم وهو يوبخهم ويحضهم على الرجوع ، ويقول تعالوا قاتلوا في سبيل الله أو ادفعوا ، قالوا : لو نعلم أنكم تقاتلون لم نرجع . فرجع عنهم عبد الله بن حرام قائلاً : أبعدكم الله ، أعداء الله ، فسيغني الله عنكم نبيه .

وفي هؤلاء المنافقين يقول الله تعالى: ﴿ وَلِيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْاْ قَنْتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ أَوَادُ فَعُواْ قَالُواْ لَوْنَعْلَمُ قِتَالَا لَا تَنْبَعْنَكُمُّ هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَبِنْ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلْإِيمَانِ يَقُولُونَ ﴾ (٣: ١٦٧) .

## بقية الجيش الإسلامي إلى أحد:

وبعد هذا التمرد والانسحاب قام النبي عَلَيْكُم ببقية الجيش – وهم سبعمائة مقاتل – ليواصل سيره نحو العدو ، وكان معسكر المشركين يحول بينه وبين أحد في مناطق كثيرة ، فقال : « من رجل يخرج بنا على القوم من كثب ( أي من قريب ) من طريق لا يمر بنا عليهم » ؟

فقال أبو خيثمة : أنا يا رسول الله ، ثم احتار طريقاً قصيراً إلى أحد يمر بحرة بني حارثة وبمزارعهم ، تاركاً جيش المشركين إلى الغرب .

ومر الجيش في هذا الطريق بحائط مربع بن قيظي – وكان منافقاً ضرير البصر – فلما أحس بالجيش قام يحثو التراب في وجوه المسلمين ، ويقول : لا أحل لك أن تدخل حائطي إن كنت رسول الله فابتدره القوم ليقتلوه ، فقال : « لا تقتلوه فهذا أعمى القلب أعمى البصر » .

ونفذ رسول الله عَلِيْظَة ، حتى نزل الشعب من جبل أحد في عدوة الوادي ، فعسكر بجيشه مستقبلاً المدينة ، وجاعلاً ظهره إلى هضاب جبل أحد ، وعلى هذا صار جيش العدو فاصلاً بين المسلمين وبين المدينة .

#### خطة الدفاع:

وهناك عباً رسول الله عَلِيْكِ جيشه ، وهيأهم صفوفاً للقتال ، فانتخب منهم فصيلة من الرماة الماهرين ، قوامها خمسون مقاتلاً ، وأعطى قيادتها لعبد الله بن جبير بن النعمان الأنصاري الأوسي البدري ، وأمرهم بالتمركز على جبل يقع على الضفة الجنوبية من وادي قناة – وعرف فيا بعد بجبل الرماة – جنوب شرق معسكر المسلمين ، على بعد حوالي مائة وخمسين متراً من مقر الجيش الإسلامي .

والهدف من ذلك هو ما أبداه رسول الله عليه في كلماته التي ألقاها إلى هؤلاء الرماة فقد قال لقائدهم: « انضح الحيل عنا بالنبل ، لا يأتون من خلفنا ، إن كانت لنا أو علينا فاثبت مكانك لا نؤتين من قبلك »(١) . ثم قال للرماة: « احموا ظهورنا ، فإن رأيتمونا نقتل فلا تنصرونا ، وإن رأيتمونا قد غنمنا فلا تشركونا(١) » ، وفي رواية البخاري أنه قال : « إن رأيتمونا تخطفنا الطير فلا تبرحوا حتى فلا تبرحوا حتى أرسل إليكم ، وإن رأيتمونا هزمنا القوم ووطأناهم ، فلا تبرحوا حتى أرسل إليكم ،

وبتعيين هذه الفصيلة في الحبل مع هذه الأوامر العسكرية الشديدة سد رسول الله عَلَيْكُ الثلمة الوحيدة التي كان يمكن لفرسان المشركين أن يتسللوا من ورائها إلى صفوف المسلمين ، ويقوموا بحركات الالتفاف وعملية التطويق .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/۲۰، ۲۶.

<sup>(</sup>٢) روى ذلك أحمد والطبراني والحاكم عن ابن عباس . انظر فتح الباري ٧/٥٥٠ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ، كتاب الجهاد ٢٦/١ .

أما بقية الحيش فجعل على الميمنة المنذر بن عمرو ، وجعل على الميسرة الزبير بن العوام ، يسانده المقداد بن الأسود ، وكان إلى الزبير مهمة الصمود في وجه فرسان خالد بن الوليد ، وجعل في مقدمة الصفوف نخبة ممتازة من شجعان المسلمين ورجالاتهم المشهورين بالنجدة والبسالة ، والذين يوزنون بالآلاف .

ولقد كانت خطة حكيمة ودقيقة جداً ، تنجلى فيها عبقرية قيادة النبي عليه العسكرية وأنه لا يمكن لأي قائد مهما تقدمت كفاءته أن يضع خطة أدق وأحكم من هذا - فقد احتل أفضل موضع من ميدان المعركة ، مع أنه نزل فيه بعد العدو ، فقد حمى ظهره ويمينه بارتفاعات الحبل ، وحمى ميسرته وظهره - حين يحتدم القتال - بسد الثلمة الوحيدة التي كانت توجد في جانب الحيش الإسلمي ، واختار لمعسكره موضعاً مرتفعاً يحتمي به - إذا نزلت الهزيمة بالمسلمين - ولا يلتجىء إلى الفرار ، حتى يتعرض للوقوع في قبضة الأعداء المطاردين وأسرهم ، ويلحق مع ذلك خسائر فادحة إلى أعدائه إن أرادوا احتلال معسكره وتقدموا إليه ، وألحاً أعداءه إلى قبول موضع منخفض يصعب عليهم جداً أن يحصلوا على شيء من فوائد الفتح إن كانت الغلبة لهم ، ويصعب عليهم الإفلات من المسلمين المطاردين إن كانت الغلبة للمسلمين ، كما أنه عوض النقص العددي في رجاله باختيار نخبة ممتازة من أصحابه الشجعان البارزين .

وهكذا تمت تعبقة الحيش النبوي صباح يوم السبت السابع من شهر شوال سنة ٣هـ..

# الرسول \_ ﷺ \_ ينفث روح البسالة في الجيش:

ونهى الرسول عليه الناس عن الأخذ في القتال حتى يأمرهم ، وظاهر بين درعين ، وحرض أصحابه على القتال ، وحضهم على المصابرة والجلاد عند اللقاء ، وأخذ ينفث روح الحماسة والبسالة في أصحابه ، حتى جرد سيفاً باتراً ونادى أصحابه : « من يأخذ هذا السيف بحقه » ؟ فقام إليه رجال يأخذوه – منهم على بن أبي طالب ، والزبير بن العوام ، وعمر بن الخطاب – حتى قام إليه أبو دجانة سماك بن خرشة ، فقال : وما حقه يا رسول الله ؟ قال : « أن تضرب به وجوه العدو حتى ينحني » . قال : أنا آخذه بحقه يا رسول الله ، فأعطاه إياه .

وكان أبو دجانة رجلاً شجاعاً يختال عند الحرب ، وكانت له عصابة حمراء إذا اعتصب بها علم الناس أنه سيقاتل حتى الموت . فلما أخذ السيف عصب رأسه بتلك العصابة ، وجعل يتبختر بين الصفين ، وحينئذ قال رسول الله عَلِيُّكَ : « إنها لمشية يبغضها الله إلا في مثل هذا الموطن » .

### تعبئة الجيش المكى:

أما المشركون فعبأوا جيشهم حسب نظام الصفوف ، فكانت القيادة العامة إلى أبي سفيان صخر بن حرب الذي تمركز في قلب الجيش ، وجعلوا على الميمنة خالد بن الوليد – وكان إذ ذاك مشركاً – وعلى الميسرة عكرمة بن أبي جهل ، وعلى المشاة صفوان بن أمية ، وعلى رماة النبل عبد الله بن أبي ربيعة .

أما اللواء فكان إلى مفرزة من بني عبد الدار ، وقد كان ذلك منصبهم منذ أن اقتسمت بنو عبد مناف المناصب التي ورثوها من قصي بن كلاب – كما أسلفنا في أوائل المقالة – وكان لا يمكن لأحد أن ينازعهم في ذلك ، تقيداً بالتقاليد التي ورثوها كابراً عن كابر ، بيد أن القائد العام – أبا سفيان – ذكرهم بما أصاب قريشاً يوم بدر حين أسر حامل لوائهم النضر بن الحارث ، وقال لهم ليستفز غضبهم ويثير حميتهم : يا بني عبد الدار ، قد وليتم لواءنا يوم بدر فأصابنا ما قد رأيتم ، وإنما يؤتي الناس من قبل راياتهم ، إذا زالت زالوا ، فإما أن تكفونا لواءنا ، وإما أن تخلوا بيننا وبينه فنكفيكموه .

ونجح أبو سفيان في هدفه ، فقد غضب بنو عبد الدار لقول أبي سفيان أشد الغضب ، وهموا به وتواعدوه ، وقالوا له : نحن نسلم إليك لواءنا ؟ ستعلم غداً إذا التقينا كيف نصنع . وقد ثبتوا عند احتدام المعركة حتى أبيدوا عن بكرة أبيهم .

#### مناورات سياسية من قبل قريش:

وقبيل نشوب المعركة حاولت قريش إيقاع الفرقة والنزاع داخل صفوف المسلمين. فقد أرسل أبو سفيان إلى الأنصار يقول لهم: « خلوا بيننا وبين ابن عمنا فننصرف عنكم ، فلا حاجة لنا إلى قتالكم » ولكن أين هذه المحاولة أمام الإيمان الذي لا تقوم له الجبال ، فقد رد عليه الأنصار رداً عنيفاً ، وأسمعوه ما يكره .

واقتربت ساعة الصفر ، وتدانت الفئتان ، فقامت قريش بمحاولة أخرى لنفس الغرض ،

فقد خرج إليهم عميل خائن يسمى أبا عامر الفاسق – واسمه عبد عمرو بن صيفى ، وكان يسمى الراهب ، فسماه رسول الله عليه الفاسق ، وكان رأس الأوس في الجاهلية . فلما جاء الإسلام شرق به ، وجاهر رسول الله عليه بالعداوة ، فخرج من المدينة ، وذهب إلى قريش يؤلبهم على رسول الله عليه ويحضهم على قتاله ، ووعدهم بأن قومه إذا رأوه أطاعوه ، ومالوا معه – فكان أول من خرج إلى المسلمين في الأحابيش وعبدان أهل مكة ، فنادى قومه وتعرف عليهم ، وقال : يا معشر الأوس ، أنا أبو عامر . فقالوا : لا أنعم الله بك عينا يا فاسق . فقال : لقد أصاب قومي بعدي شر . ( ولما بدأ القتال قاتلهم قتالاً شديداً وراضخهم بالحجارة ) .

وهكذا فشلت قريش في محاولتها الثانية للتفريق بين صفوف أهل الإيمان ويدل عملهم هذا على ما كان يسيطر عليهم من خوف المسلمين وهيبتهم ، مع كثرتهم وتفوقهم في العدد والعدة .

## جهود نسوة قريش في التحميس:

وقامت نسوة قريش بنصيبهن من المشاركة في المعركة ، تقودهن هند بنت عتبة زوجة أبي سفيان ، فكن يتجولن في الصفوف ، ويضربن بالدفوف ، يستنهضن الرجال ، ويحرضن على القتال ، ويثرن حفائظ الأبطال ، ويحركن مشاعر أهل الطعان والضراب والنضال ، فتارة يخاطبن أهل اللواء فيقلن :

وتارة يأززن قومهن على القتال وينشدن :

إن تقبــــلوا نعــانق ونفــرش النمـارق أو تــدبـروا نفــارق فــراق غــير وامق

### أول وقود المعركة:

وتقارب الجمعان ، وتدانت الفئتان ، وبدأت مراحل القتال ، وكان أول وقود المعركة حامل لواء المشركين طلحة بن أبي طلحة العبدري ، وكان من أشجع فرسان قريش ، يسميه المسلمون كبش الكتيبة ، خرج وهو راكب على جمل ، يدعو إلى المبارزة ، فأحجم عنه الناس لفرط

شجاعته ، ولكن تقدم إليه الزبير ، ولم يمهله بل وثب إليه وثبة الليث ، حتى صار معه على جمله ، ثم اقتحم به الأرض ، فألقاه عنه وذبحه بسيفه .

ورأى النبي عَلِيْكُ هذا الصراع الراثع ، فكبر وكبر المسلمون ، وأثنى على الزبير ، وقال في حقه : إن لكل نبي حوارياً ، وحواريي الزبير(١) .

#### ثقل المعركة حول اللواء وإبادة حملته:

ثم اندلعت نيران المعركة ، واشتد القتال بين الفريقين في كل نقطة من نقاط الميدان ، وكان ثقل المعركة يدور حول لواء المشركين . فقد تعاقب بنو عبد الدار لحمل اللواء بعد قتل قائدهم طلحة بن أبي طلحة ، وتقدم للقتال وهو يقول :

إن عــــلى أهـــــل اللواء حقــــا أن تخضب الصــعــدة أو تنــدقــا فحمل عليه حمزة بن عيد المطلب ، فضربه على عاتقه ضربة بترت يده مع كتفه ، حتى وصلت إلى سرته ، فبانت رئته .

ثم رفع اللواء أبو سعد بن أبي طلحة ، فرماه سعد بن أبي وقاص بسهم أصاب حنجرته ، فأدلع لسانه ومات لحينه . وقيل : بل خرج أبو سعد يدعو إلى البراز ، فتقدم إليه على بن أبي طالب ، فاختلفا ضربتين ، فضربه على فقتله .

ثم رفع اللواء مسافع بن طلحة بن أبي طلحة ، فرماه عاصم بن ثابت بن أبي الأقلح بسهم فقتله ، فحمل اللواء بعده أخوه كلاب بن طلحة بن أبي طلحة ، فانقض عليه الزبير بن العوام وقاتله حتى قتله ، ثم حمل اللواء أخوهما الجلاس بن طلحة بن أبي طلحة ، فطعنه طلحة بن عبيد الله طعنة قضت على حياته ، وقيل : بل رماه عاصم بن ثابت بن أبي الأقلح بسهم فقضى عليه .

هؤلاء ستة نفر من بيت واحد ، بيت أبي طلحة عبد الله بن عثمان بن عبد الدار ، قتلوا جميعاً حول لواء المشركين ، ثم حمله من بني عبد الدار أرطاة بن شرحبيل ، فقتله على بن أبي طالب ، وقيل : حمزة بن عبد المطلب ، ثم حمله شريح بن قارظ فقتله قزمان – وكان منافقاً قاتل مع المسلمين حمية ، لا عن الإسلام – ثم حمله أبو زيد عمرو بن عبد مناف العبدري ، فقتله قزمان أيضاً ، ثم حمله ولد لشرحبيل بن هاشم العبدري فقتله قزمان أيضاً .

<sup>(</sup>١) ذكره صاحب السيرة الحلبية ١٨/٢.

فهؤلاء عشرة من بني عبد الدار – من حملة اللواء – أبيدوا عن آخرهم ، ولم يبق منهم أحد يحمل اللواء ، فتقدم غلام لهم حبشي – اسمه صواب – فحمل اللواء ، وأبدى من صنوف الشجاعة والثبات ما فاق به مواليه من حملة اللواء الذين قتلوا قبله ، فقد قاتل حتى قطعت يداه ، فبرك على اللواء بصدره وعنقه ؛ لئلا يسقط حتى قتل وهو يقول : اللهم هل أعذرت ، يعني هل أعذرت ؟(١) .

` وبعد أن قتل هذا الغلام ــ صواب ــ سقط اللواء على الأرض ، ولم يبق أحد يحمله ، فبقي ساقطاً .

#### القتال في بقية النقاط:

وبينا كان ثقل المعركة ، يدور حول لواء المشركين ، كان القتال المرير يجري في سائر نقاط المعركة ، وكانت روح الإيمان قد سادت صفوف المسلمين ، فانطلقوا خلال جنود الشرك انطلاق الفيضان تتقطع أمامه السدود ، وهم يقولون ( أمت ، أمت ) ، كان ذلك شعاراً لهم يوم أحد .

أقبل أبو دجانة معلماً بعصابته الحمراء ، آخذاً بسيف رسول الله عَلَيْكُم ، مصمماً على أداء حقه ، فقاتل حتى أمعن في الناس ، وجعل لا يلقى مشركاً إلا قتله ، وأخذ يهدُّ صفوف المشركين هداً . قال الزبير بن العوام : وجدت في نفسي حين سألت رسول الله عَلَيْكُم السيف فمنعنيه ، وأعطاه أبا دجانة ، وقلت أي في نفسي : أنا ابن صفية عمته ، ومن قريش ، وقد قمت إليه ، فسألته إياه قبله فآتاه إياه وتركني ، والله لأنظرن ما يصنع ؟ فاتبعته فأخرج عصابة له حمراء ، فعصب بها رأسه ، فقالت الأنصار : أخرج أبو دجانة عصابة الموت ، فخرج وهو يقول :

أنا الذي عاهدني خسليل ونحن بالسفح لدى النخيل أن لا أقسوم الدهر في الكيول (٢) أضرب بسيف الله والرسول أن لا أقسوم الدهر في الكيول في المشركين رجل لا يدع لنا جريحاً إلا ذمَّف عليه ،

فجعل كل واحد منهما يدنو من صاحبه ، فدعوت الله أن يجمع بينهما فالتقيا ، فاختلفا

<sup>(</sup>١) كان بلسانه لكنة يقلب الذال إلى الزاي .

<sup>(</sup>٢) الكيول: اخر الصفوف. يعني أنه لا يقاتل في مؤخرة الصفوف. بل يظل أبداً في المقدمة.

ضربتين ، فضرب المشرك أبا دجانة فاتقاه بدرقته ، فعضت بسيفه ، فضربه أبو دجانة فقتله(١) .

ثم أمعن أبو دجانة في هد الصفوف ، حتى خلص إلى قائدة نسوة قريش ، وهو لا يدري بها . قال أبو دجانة : رأيت إنساناً يخمش الناس خمشاً شديداً فصمدت له ، فلما حملت عليه السيف ولول ، فإذا امرأة ، فأكرمت سيف رسول الله عَلَيْظِةً أن أضرب به امرأة .

وكانت تلك المرأة هي هند بنت عتبة . قال الزبير بن العوام رأيت أبا دجانة قد حمل السيف على مفرق رأس هند بنت عتبة ، ثم عدل السيف عنها ، فقلت : الله ورسوله أعلم (٢) .

وقاتل حمزة بن عبد المطلب قتال الليوث المهتاجة ، فقد اندفع إلى قلب جيش المشركين يغامر مغامرة منقطعة النظير ، ينكشف عنه الأبطال كما تتطاير الأوراق أمام الرياح الهوجاء ، فبالإضافة إلى مشاركته الفعالة في إبادة حاملي لواء المشركين ؛ فعل الأفاعيل بأبطالهم الآخرين حتى صرع وهو في مقدمة المبرزين ، ولكن لا كما تصرع الأبطال وجهاً لوجه في ميدان القتال ، وإنما كما يغتال الكرام في حلك الظلام .

#### مصرع أسد الله حمزة بن عبدالمطلب:

يقول قاتل حمزة وحشي بن حرب: كنت غلاماً لجبير بن مطعم ، وكان عمه طعيمة بن عدي قد أصيب يوم بدر ، فلما سارت قريش إلى أحد قال لي جبير: إنك إن قتلت حمزة عم عمد بعمي فأنت عتيق . قال : فخرجت مع الناس – وكنت رجلاً حبشياً أقذف بالحربة قذف الحبشة قلما أخطىء بها شيئاً – فلما التقى الناس خرجت أنظر حمزة وأتبصره ، حتى رأيته في عرض الناس مثل الحمل الأورق ، يهد الناس هدا ما يقوم له شيء ، فوالله إني لأتهيأ له أريده ، فأستر منه بشجرة أو حجر ليدنو مني ، إذ تقدمني إليه سباع بن عبد العزى ، فلما رآه حمزة قال له : هلم إلي يا ابن مقطعة البظور – وكانت أمه ختانة – قال : فضربه ضربة كأنما أخطأ ,أسه (٢) .

قال : وهززت حربتي ، حتى إذا رضيت منها دفعتها إليه ، فوقعت في ثنته – أحشائه – حتى خرجت من بين رجليه ، وذهب لينوء نحوي فغلب ، وتركته وإياها حتى مات ، ثم أتيته فأخذت

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۸/۲، ۹۹.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٦٩/٢.

<sup>(</sup>٣) أخطأ رأسه ، يقال عند المبالغة في الإصابة .

حربتي ثم رجعت إلى العسكر ، فقعدت فيه ، ولم يكن لي بغيره حاجة ، وإنما قتلته لأعتق ، فلما قدمت مكة عتقت<sup>(١)</sup> .

### السيطرة على الموقف:

وبرغم هذه الخسارة الفادحة التي لحقت بالمسلمين بقتل أسد الله وأسد رسوله حمزة بن عبد المطلب ، ظل المسلمون مسيطرين على الموقف كله ، فقد قاتل يومئذ أبو بكر ، وعمر بن الحطاب ، وعلي بن أبي طالب ، والزبير بن العوام ، ومصعب بن عمير وطلحة بن عبيد الله ، وعبد الله بن جحش ، وسعد بن معاذ ، وسعد بن عبادة ، وسعد بن الربيع ، وأنس بن النضر وأمثالهم قتالاً فلَّ عزامم المشركين ، وفتت في أعضادهم .

# من أحضان المرأة إلى مقارعة السيوف والدرقة:

وكان من الأبطال المغامرين يومئذ حنظلة الغسيل – وهو حنظلة بن أبي عامر ، وأبو عامر هذا هو الراهب الذي سمي بالفاسق ، والذي مضى ذكره قريباً – كان حنظلة حديث عهد بالعرس ، فلما سمع هواتف الحرب – وهو على امرأته – انخلع من أحضانها ، وقام من فوره إلى المجهاد ، فلما التقى بجيش المشركين في ساحة القتال ، أخذ يشق الصفوف ، حتى خلص إلى قائد المشركين أبي سفيان صخر بن حرب ، وكاد يقضي عليه لولا أن أتاح الله له الشهادة ، فقد شد على أبي سفيان ، فلما استعلاه وتمكن منه رآه شداد بن الأسود فضربه حتى قتله .

# نصيب فصيلة الرماة في المعركة:

وكانت للفصيلة التي عينها الرسول عَلَيْكُم على جبل الرماة يد بيضاء في إدارة دفة القتال لصالح الجيش الإسلامي، فقد هجم فرسان مكة بقيادة خالد بن الوليد يسانده أبو عامر الفاسق، ثلاث مرات ليحطموا جناح الجيش الإسلامي الأيسر، حتى يتسربوا إلى ظهور المسلمين، فيحدثوا البلبلة والارتباك في صفوفهم، وينزلوا عليهم هزيمة ساحقة، ولكن هؤلاء الرماة رشقوهم بالنبل حتى فشلت هجماتهم الثلاث(٢).

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۹/۲، ۷۰، ۷۱، ۷۲، صحیح البخاري ۵۸۳/۲ ــ أسلم وحشي هذا بعد معركة الطائف ، وقتل مسیلمة الكذاب بحربته تلك ، وشهد الیرموك ضد الرومان .

<sup>(</sup>٢) انظر فتح الباري ٣٤٦/٧ .

#### الهزيمة تنزل بالمشركين :

هكذا دارت رحى الحرب الزبون ، وظل الجيش الإسلامي الصغير مسيطراً على الموقف كله ، حتى خارت عزائم أبطال المشركين ، وأخذت صفوفهم تتبدد عن اليمين والشمال والأمام والخلف ، كأن ثلاثة آلاف مشرك يواجهون ثلاثين ألف مسلم ، لا بضع مئات قلائل ، وظهر المسلمون في أعلى صور الشجاعة واليقين .

وبعد أن بذلت قريش أقصى جهدها لسد هجوم المسلمين أحست بالعجز والخور ، وانكسرت همتها - حتى لم يجترىء أحد منها أن يدنو من لوائها ، الذي سقط بعد مقتل صواب ، فيحمله ليدور حوله القتال - فأخذت في الانسحاب ، ولجأت إلى الفرار ، ونسيت ما كانت تتحدث به في نفوسها من أخذ الثأر والوتر والانتقام ، وإعادة العز والمجد والوقار .

قال ابن إسحاق : ثم أنزل الله نصره على المسلمين ، وصدقهم وعده ، فحسوهم بالسيوف حتى كشفوهم عن المعسكر ، وكانت الهزيمة لا شك فيها . روى عبد الله بن الزبير عن أبيه أنه قال : والله لقد رأيتني أنظر إلى خدم — سوق — هند بن عتبة وصواحبها مشمرات هوارب ، ما دون أخذهن قليسل ولا كشير .. إ $\pm$ (۱) وفي حديث البراء بن عازب عند البخاري في الصحيح : فلما لقيناهم هربوا ، حتى رأيت النساء يشتددن في الجبل ، يرفعن سوقهن قد بدت خلاخيلهن (۱) . وتبع المسلمون المشركين ، يضعون فيهم السلاح ، وينتهبون الغنائم .

#### غلطة الرماة الفظيعة:

وبينها كان الجيش الإسلامي الصغير يسجل مرة أخرى نصراً ساحقاً على مكة لم يكن أقل روعة من النصر الذي اكتسبه يوم بدر ، وقعت من أغلبية فصيلة الرماة غلطة فظيعة قلبت الوضع تماماً ، وأدت إلى إلحاق الحسائر الفادحة بالمسلمين ، وكادت تكون سبباً في مقتل النبي عليه وقد تركت أسوأ أثر على سمعتهم ، والهيبة التي كانوا يتمتعون بها بعد بدر .

لقد أسلفنا نصوص الأوامر الشديدة التي أصدرها رسول الله عَلَيْكُم إلى هؤلاء الرماة ، بلزومهم موقفهم من الجبل في كل حال من النصر أو الهزيمة ، لكن على رغم هذه الأوامر

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۷۷/۲ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢/٩٧٥.

المشددة ؛ لما رأى هؤلاء الرماة أن المسلمين ينتهبون غنائم العدو ، غلبت أثارة من حب الدنيا ، فقال بعضهم لبعض : الغنيمة ، الغنيمة ، ظهر أصحابكم ، فما تنتظرون ؟

أما قائدهم عبد الله بن جبير ، فقد ذكرهم أوامر الرسول عَلَيْكُ وقال : أنسيتم ما قال لكم رسول الله عَلَيْكُ ؟

ولكن الأغلبية الساحقة لم تلق لهذا التذكير بالاً ، وقالت : والله لنأتين الناس فلنصيبن من الخنيمة (١) . ثم غادر أربعون رجلاً من هؤلاء الرماة مواقعهم من الجبل ، والتحقوا بسواد الجيش ، ليشاركوه في جمع الغنائم ، وهكذا خلت ظهور المسلمين ، ولم يبق فيها إلا ابن جبير وتسعة من أصحابه ، التزموا مواقفهم ، مصممين على البقاء حتى يؤذن لهم أو يبادوا .

# خالد بن الوليد يقوم بخطة تطويق الجيش الإسلامي

وانتهز خالد بن الوليد هذه الفرصة الذهبية ، فاستدار بسرعة خاطفة ، حتى وصل إلى مؤخرة الجيش الإسلامي ، فلم يلبث أن أباد عبد الله بن جبير وأصحابه ، ثم انقض على المسلمين من خلفهم ، وصاح فرسانه صيحة عرف المشركون المنهزمون بالتطور الجديد ، فانقلبوا على المسلمين ، وأسرعت امرأة منهم – وهي عمرة بنت علقمة الحارثية – فرفعت لواء المشركين المطروح على التراب ، فالتف حوله المشركون ولاثوا به ، وتنادى بعضهم بعضاً ، حتى اجتمعوا على المسلمين ، وثبتوا للقتال ، وأحيط المسلمون من الأمام والخلف ، ووقعوا بين شقى الرحى .

# موقف الرسول الباسل إزاء عمل التطويق:

وكان رسول الله علي حينئذ في مفرزة صغيرة - تسعة نفر من أصحابه (٢) في مؤخرة المسلمين (٢) ، كان يرقب مجالدة المسلمين ومطاردتهم المشركين ؛ إذ بوغت بفرسان حالد مباغتة كاملة ، فكان أمامه طريقان ، إما أن ينجو - بالسرعة - بنفسه وبأصحابة التسعة إلى ملجأ مأمون ، ويترك جيشه المطوق إلى مصيره المقدور ، وإما أن يخاطر بنفسه فيدعو أصحابه ليجمعهم حوله ، ويتخذ بهم جبهة قوية يشق بها الطريق لجيشه المطوق إلى هضاب أحد .

<sup>(</sup>١) روى ذلك البخاري من حديث البراء بن عازب ٤٢٦/١ .

<sup>(</sup>٢) في صحيح مسلم (١٠٧/٢) أنه ﷺ أفرد يوم أحد في سبعة من الأنصار ورجلين من قريش .

<sup>(</sup>٣) يدل عليه قوله تعالى : والرسول يدعوكم في أخراكم . (٣ : ١٥٣) .

وهنـاك تجلت عبقرية الرسـول عَيْقِالله وشجـاعتـه المنقطعـة النظير ، فقد رفع صوته ينادي أصحابه : عباد الله ، وهو يعرف أن المشركين سوف يسمعون صوته قبل أن يسمعه المسلمون ، ولكنه ناداهم ودعاهم مخاطراً بنفسه في هذا الظرف الدقيق .

وفعلاً فقد علم به المشركون فخلصوا إليه ، قبل أن يصل إليه المسلمون .

### تبدد المسلمين في الموقف:

أما المسلمون فلما وقعوا في التطويق طار صواب طائفة منهم ، فلم تكن تهمها إلا أنفسها ، فقد أخذت طريق الفرار ، وتركت ساحة القتال ، وهي لا تدري ماذا وراءها ؟ وفر من هذه الطائفة بعضهم إلى المدينة حتى دخلها ، وانطلق بعضهم إلى فوق الجبل ، ورجعت طائفة أخرى فاختلطت بالمشركين ، والتبس العسكران ، فلم يتميزوا ، فوقع القتل في المسلمين بعضهم من بعض . روى البخاري عن عائشة قالت : لما كان يوم أحد هزم المشركون هزيمة بينة ، فصاح إلميس : أي عباد الله أخراكم – أي احترزوا من ورائكم – فرجعت أولاهم ، فاجتلدت هي وأخراهم ، فبصر جذيفة ، فإذا هو بأبيه اليمان ، فقال : أي عباد الله أبي أبي . قالت : فوالله ما احتجزوا عنه حتى قتلوه ، فقال حذيفة : يغفر الله لكم ، قال عروة : فوالله ما زالت في حذيفة بقية خير حتى لحق بالله () .

وهذه الطائفة حدث داخل صفوفها ارتباك شديد ، وعمتها الفوضى ، وتاه منها الكثيرون ، لا يدرون أين يتوجهون ، وبينها هم كذلك إذ سمعوا صائحاً يصيح : إن محمداً قد قتل . فطارت بقية صوابهم ، وانهارت الروح المعنوية ، أو كادت تنهار في نفوس كثير من أفرادها ، فتوقف من توقف منهم عن القتال ، وألقى بأسلحته مستكيناً ، وفكر آخرون في الاتصال بعبد الله بن أبي وأس المنافقين – ليأخذ لهم الأمان من أبي سفيان .

ومر بهؤلاء أنس بن النضر ، وقد ألقوا بأيديهم فقال : ما تنتظرون ؟ فقالوا : قتـل رسول الله عَلَيْكُ ، قال : ما تصنعون بالحياة بعده ؟ قوموا فموتوا على ما مات عليه رسول الله ، ثم

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٥٩٩/١ ، ٥٣٩/١ ، وفتح الباري ٣٦٢ ، ٣٦٢ ، ٣٦٣ وذكر غير البخاري أن رسول الله على أراد أن يديه . فقال حذيفة : تصدقت بديته على المسلمين ، فزاد ذلك حذيفة خيراً عند النبي على أنظر مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص٢٤٦ .

قال: اللهم إني أعتذر إليك مما صنع هؤلاء ، يعني المسلمين ، وأبرأ إليك مما صنع هؤلاء يعني المشركين ، ثم تقدم فلقيه سعد بن معاذ ، فقال : أين يا أبا عمر ؟ فقال أنس : واها لريح الجنة يا سعد ، إني أجده دون أحد ، ثم مضى فقاتل القوم حتى قتل ، فما عرف حتى عرفته أخته — بعد نهاية المعركة — ببنانه ، وبه بضع وثمانون ما بين طعنة برمح ، وضربة بسيف ، ورمية بسهم (۱) .

ونادى ثابت بن الدحداح قومه ، فقال : يا معشر الأنصار ، إن كان محمد قد قتل ، فإن الله حي لا يموت ، قاتلوا على دينكم ، فإن الله مظفركم وناصركم . فنهض إليه نفر من الأنصار ، فحمل بهم على كتيبة فرسان خالد ، فما زال يقاتلهم ، حتى قتله خالد بالرمح ، وقتل أصحابه (٢) .

ومر رجل من المهاجرين برجل من الأنصار ، وهو يتشحط في دمه ، فقال : يا فلان أشعرت أن محمداً قد قتل ؟ فقال الأنصاري : إن كان محمد قد قتل فقد بلغ ، فقاتلوا عن دينكم (٢٠) .

وبمثل هذا الاستبسال والتشجيع عادت إلى جنود المسلمين روحهم المعنوية ، ورجع إليهم رشدهم وصوابهم ، فعدلوا عن فكرة الاستسلام أو الاتصال بابن أبي ، وأخذوا سلاحهم ، يهاجمون تيارات المشركين ، وهم يحاولون شق الطريق إلى مقر القيادة ، وقد بلغهم أن خبر مقتل النبي عليه كذب مختلق ، فزادهم ذلك قوة على قوتهم ، فنجحوا في الإفلات عن التطويق ، وفي التجمع حول مركز منيع بعد أن باشروا القتال المرير ، وجالدوا بضراوة بالغة .

وكانت هناك طائفة ثالثة لم يكن يهمهم إلا رسول الله عَلَيْكَةً . فقد كرت هذه الطائفة إلى رسول الله عَلَيْكَةً ، وعمل التطويق في بدايته ، وفي مقدمة هؤلاء أبو بكر الصديق ، وعمر بن الخطاب ، وعلى بن أبي طالب وغيرهم رضي الله عنهم كانوا في مقدمة المقاتلين ، فلما أحسوا بالخطر على ذاته الشريفة – عليه الصلاة والسلام والتحية – صاروا في مقدمة المدافعين .

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد ۹۳/۲ ، ۹۳ صحيح البخاري ۷۹/۲ .

<sup>(</sup>٢) السيرة الحلبية ٢٢/٢.

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد ٩٦/٢.

#### احتدام القتال حول رسول الله ـ على ـ:

وبينها كانت تلك الطوائف تتلقى أواصر التطويق ، تطحن بين شقى رحى المشركين ، كان العراك محتدماً حول رسول الله عليه الله عليه ، وقد ذكرنا أن المشركين لما بدأوا عمل التطويق لم يكن مع رسول الله عليه الله عليه الله علم الله علم الله ، سمع صوته المشركون وعرفوه ، فكروا إليه وهاجموه ، ومالوا إليه بثقلهم قبل أن يرجع إليه أحد من جيش المسلمين ، فجرى بين المشركين وبين هؤلاء النفر التسعة من الصحابة عراك عنيف ، ظهرت فيه نوادر الحب والتفاني والبسالة والبطولة .

روى مسلم عن أنس بن مالك أن رسول الله عَيْنِكُ أفرد يوم أحد في سبعة من الأنصار ورجلين من قريش ، فلما رهقوه قال : من يردهم عنا وله الجنة ؟ أو هو رفيقي في الجنة ؟ فتقدم رجل من الأنصار فقاتل حتى قتل ، ثم رهقوه أيضاً فلم يزل كذلك حتى قتل السبعة ، فقال رسول الله عَيْنَكُ لصاحبيه – أي القرشيين – ما أنصفنا أصحابنا(۱) .

وكان آخر هؤلاء السبعــة هو عمــارة بن يزيد بن السـكن ، قــاتل حتى أثبتتــه الجراحة فسقط(٢) .

### أحرج ساعة في حياة الرسول ـ ﷺ ـ:

وبعد سقوط بن السكن بقي الرسول عَلَيْكُ في القرشيين فقط ، ففي الصحيحين عن أبي عثمان قال : لم يبق مع النبي عَلِيْكُ في بعض تلك الأيام التي يقاتل فيهن غير طلحة بن عبيد الله وسعد ( بن أبي وقاص )<sup>(7)</sup> وكانت أحرج ساعة بالنسبة إلى حياة رسول الله عَلِيْكُ ، وفرصة ذهبية بالنسبة إلى المشركين ، ولم يتوان المشركون في انتهاز تلك الفرصة ، فقد ركزوا حملتهم على النبي عَلِيْكُ وطمعوا في القضاء عليه ، رماه عتبة بن أبي وقاص بالحجارة فوقع لشقه ، وأصيبت رباعيته اليني السفلي ، وكلمت شفته السفلي ، وتقدم إليه عبد الله بن شهاب الزهري ، فشجه في

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ، باب غزوة أحد ١٠٧/٢ .

<sup>(</sup>٢) وبعد لحظة فاءت إلى رسول الله عليه فقة من المسلمين فأجهضوا الكفار عن عمارة ، وأدنوه من رسول الله عليه . ( ابن هشام ٨١/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٢/١/٥، ١/٨٥٠.

جبهته . وجاء فارس عنيد هو عبد الله بن قمئة فضرب على عاتقه بالسيف ضربة عنيفة ، شكا لأجلها أكثر من شهر ، إلا أنه لم يتمكن من هتك الدرعين ، ثم ضرب على وجنته عليه ضربة أخرى عنيفة كالأولى ، حتى دخلت حلقتان من حلق المغفر في وجنته ، وقال : خذها وأنا ابن قمئة . فقال رسول الله عليه له وهو يمسح الدم عن وجهه : أقمأك الله() .

وفي الصحيح أنه عَلِيْكُ كسرت رباعيته ، وشج في رأسه ، فجعل يسلت الدم عنه ويقول : كيف يفلح قوم شجوا وجه نبيهم ، وكسروا رباعيته وهو يدعوهم إلى الله ، فأنزل الله عز وجل : ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءُ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ ﴾(٢) .

وفي رواية الطبراني أنه قال يومئذ: اشتد غضب الله على قوم دموا وجه رسوله ، ثم مكث ساعة ثم قال: اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون (٢) . وكذا في صحيح مسلم أنه كان يقول: رب اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون (١) ، وفي الشفاء للقاضي عياض أنه قال: اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون (٥) .

ولا شك أن المشركين كانوا يهدفون القضاء على حياة رسول الله عَلِيْكُم ، إلا أن القرشيين سعد بن أبي وقاص وطلحة بن عبيد الله قاما ببطولة نادرة ، وقاتلا ببسالة منقطعة النظير ، حتى لم يتركا \_ وهما اثنان فحسب \_ سبيلاً إلى نجاح المشركين في هدفهم ، وكانا من أمهر رماة العرب ، فتناضلا حتى أجهضا مفرزة المشركين عن رسول الله عَلِيْكُم .

فأما سعد بن أبي وقاص ، فقد نشل له رسول الله عَلِيلَةِ كنانته ، وقال : ارم فداك أبي وأمى (٦) . ويدل على مدى كفاءته أن النبي عَلِيلَةٍ لم يجمع أبويه لأحد غير سعد(٧) .

<sup>(</sup>۱) وقد سمع الله دعاء رسوله على ابن عائد أن ابن قمئة و انصرف إلى أهله ، فخرج إلى غنمه ، فوافاها على ذروة جبل ، فدخل فيها ، فشد عليه تيسها فنطحه نطحة أرداه من شاهق الحبل فتقطع ( فتح الباري ٣٧٣/٧ ) وعند الطبراني فسلط الله عليه تيس جبل ، فلم يزل ينطحه حتى قطعه قطعة قطعة ( فتح الباري ٣٦٦/٧ ) .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٥٨٢/٢ ، وصحيح مسلم ١٠٨/٢ .

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٣٧٣/٧.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم باب غزوة أحد ١٠٨/٢.

٥) كتاب الشفا بتعريف حقوق المصطفى ٨١/١ .

<sup>(</sup>١-٦) صحيح البخاري ٧/١ ، ١٠٨٠ ، ٥٨١ .

وأما طلحة بن عبيد الله فقد روى النسائي عن جابر قصة تجمع المشركين حول رسول الله عَيْنَا ومعه نفر من الأنصار . قال جابر : فأدرك المشركون رسول الله عَيْنَا فقال : من للقوم ، فقال طلحة : أنا ، ثم ذكر جابر تقدم الأنصار ، وقتلهم واحداً بعد واحد بنحو ما ذكرنا من رواية مسلم ، فلما قتل الأنصار كلهم تقدم طلحة ، قال جابر : ثم قاتل طلحة قتال الأحد عشر حتى ضربت يده فقطعت أصابعه ، فقال : حَسٌ ، فقال النبي عَيْنَا لو قلت : بسم الله لرفعتك الملائكة والناس ينظرون ، قال : ثم رد الله المشركين (۱) . ووقع عند الحاكم في الإكليل أنه جرح يوم أحد تسعاً وثلاثين ، أو خمساً وثلاثين ، وشلت إصبعه ، أي السبابة والتي تليها (۲) .

وروى البخاري عن قيس بن أبي حازم قال : رأيت يد طلحة شلاء ، وقى بها النبي عَلَيْكُ يوم أحد<sup>(٢)</sup> .

وروى الترمذي أن النبي عَلِيْكُ قال فيه يومئذ : « من ينظر إلى شهيد يمشي على وجه الأرض فلينظر إلى طلحة بن عبيد الله »(<sup>1)</sup> .

وروى أبو داود الطيالسي عن عائشة قالت : كان أبو بكر إذا ذكر يوم أحد قال : ذلك اليوم كله لطلحة(°).

وقال فيه أبو بكر أيضاً:

يا طلحة بن عبيد الله قد وجبت لك الجنان وبوأت المها العينا(١)

وفي ذلك الظرف الدقيق والساعة الحرجة أنزل الله نصره بالغيب ، ففي الصحيحين عن سعد . قال : رأيت رسول الله عَيِّالِتُه يوم أحد ، ومعه رجلان يقاتلان عنه ، عليهما ثياب بيض ، كأشد القتال ، ما رأيتهما قبل ولا بعد . وفي رواية يعنى جبريل وميكائيل(٧) .

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ٣٦١/٧ ، وسنن النسائي ٢/٢٥ ، ٥٥ .

 <sup>(</sup>۲) نفس المصدر الأول ۳۹۱/۷.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ١/٧٧٥ ، ٨١/٢ .

<sup>(</sup>٤) مشكاة المصابيح ٥٦٦/٢ ، ابن هشام ٨٦/٢ .

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ٣٦١/٧.

<sup>(</sup>٦) مختصر تاريخ دمشق ٨٢/٧ ( من هامش شرح شذور الذهب ص١١٤ ) .

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري ٢/٥٨٠.

## بداية تجمع الصحابة حول الرسول ـ ﷺ -:

وقعت هذه كلها بسرعة هائلة في لحظات خاطفة . وإلا فالمصطفون الأخيار من صحابته عليه الذين كانوا في مقدمة صفوف المسلمين عند القتال – لم يكادوا يرون تطور الموقف ، أو يسمعون صوته عليه ، حتى أسرعوا إليه ؛ لئلا يصل إليه شيء يكرهونه ، إلا أنهم وصلوا وقد لقي رسول الله عليه ما لقي من الجراحات – وستة من الأنصار قد قتلوا ، والسابع قد أثبتته الجراحات ، وسعد وطلحة يكافحان أشد الكفاح – فلما وصلوا أقاموا حوله سياجاً من أجسادهم وسلاحهم ، وبالغوا في وقايته من ضربات العدو ، ورد هجماتهم . وكان أول من رجع إليه هو ثانيه في الغار أبو بكر الصديق رضى الله عنه .

روى ابن حبان في صحيحه عن عائشة قالت: قال أبو بكر الصديق لما كان يوم أحد انصرف الناس كلهم عن النبي علي ، فكنت أول من فاء إلى النبي علي ، فرأيت بين يديه رجلاً يقاتل عنه ويحميه ، قلت: كن طلحة ، فداك أبي وأمي ، كن طلحة ، فداك أبي وأمي ، فن طلحة ، فداك أبي وأمي ، المن المنتسب أن أدركني أبو عبيدة بن الجراح ، وإذا هو يشتد كأنه طير ، حتى لحقني ، فدفعنا إلى النبي علي ، فإذا طلحة بين يديه صريعاً ، فقال النبي علي : « دونكم أخاكم فقد أوجب » ، وقد رمي النبي علي في وجنته ، حتى غابت حلقتان من حلق المغفر في وجنته ، فذهبت لأزعهما عن النبي علي فقال أبو عبيدة : نشدتك بالله يا أبا بكر إلا تركتني . قال : فأخذ بفيه ، فبعل ينضضه كراهية أن يؤذي رسول الله على أبا بكر اللهم بفيه ، فندرت ثنية أبي عبيدة ، قال أبو بكر : ثم ذهبت لآخذ الآخر ، فقال أبو عبيدة : نشدتك بالله يا أبا بكر رسول الله على عبيدة الأخرى ، ثم قال إلى تركتني ، قال فأخذه فجعل ينضضه حتى استله ، فندرت ثنية أبي عبيدة الأخرى ، ثم قال رسول الله على عشرة ضربة (۱) . (وهذا أيضاً يدل على مدى كفاءة طلحة ذلك اليوم في الكفاح والنضال ) .

وخلال هذه اللحظات الحرجة اجتمع حول النبي عَلَيْكُ عصابة من أبطال المسلمين ، منهم أبو دجانة ، ومصعب بن عمير ، وعلي بن أبي طالب ، وسهل بن حنيف ، ومالك بن سنان والد أبي سعيد الحدري . وأم عمارة نسيبة بنت كعب المازنية ، وقتادة بن النعمان ، وعمر بن الحطاب ، وحاطب بن أبي بلتعة ، وسهل بن حنيف ، وأبو طلحة .

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٢/٩٥.

#### تضاعف ضغط المشركين:

كا كان عدد المشركين يتضاعف كل آن ، وبالطبع فقد اشتدت حملاتهم ، وزاد ضغطهم على المسلمين ، حتى سقط رسول الله عَلَيْكُ في حفرة من الحفر التي كان أبو عامر الفاسق يكيد بها ، فجحشت ركبته ، وأخذ على بيده ، واحتضنه طلحة بن عبيد الله حتى استوى قائماً ، وقال نافع بن جبير : سمعت رجلاً من المهاجرين يقول : شهدت أحداً ، فنظرت إلى النبل يأتي من كل ناحية رسول الله عَلَيْكُ وسطها ، كل ذلك يصرف عنه ، ولقد رأيت عبد الله ابن شهاب الزهري يقول يومئذ : دلوني على محمد ، فلا نجوت إن نجا ، ورسول الله عَلَيْكُ إلى جنبه ، ما معه أحد ، ثم جاوزه ، فعاتبه في ذلك صفوان ، فقال : والله ما رأيته ، أحلف بالله أنه منا ممنوع . فخرجنا أربعة . فتعاهدنا وتعاقدنا على قتله ، فلم نخلص إلى ذلك(١) .

#### البطولات النادرة:

وقام المسلمون ببطولات نادرة وتضحيات رائعة ، لم يعرف لها التاريخ نظيراً . كان أبو طلحة يسور نفسه بين يدي رسول الله عليه ، ويرفع صدره ليقيه عن سهام العدو . قال أنس : لما كان يوم أحد انهزم الناس عن النبي عليه ، وأبو طلحة بين يديه مجوب عليه بحجفة له ، وكان رجلاً رامياً شديد النزع ، كسر يومئذ قوسين أو ثلاثاً ، وكان الرجل يمر معه بجعبة من النبل ، فيقول : « انثرها لأبي طلحة » . قال : ويشرف النبي عليه في ينظر إلى القوم ، فيقول أبو طلحة : بأبي أنت وأمي لا تشرف يصيبك سهم من سهام القوم ، نحري دون نحرك (٢) .

وعنه أيضاً قال : كان أبو طلحة يتترس مع النبي عَلِيْكُ بترس واحد ، وكان أبو طلحة حسن الرمى ، فكان إذا رمى تشرف النبي عَلِيْكُ ، فينظر إلى موقع نبله(٣) .

وقام أبو دجانة أمام رسول الله عَيْنِيْكُم ، فترس عليه بظهره ، والنبل يقع عليه وهو لا يتحرك . وتبع حاطب بن أبي بلتعـة عتبـة بن أبي وقاص ــ الذي كسر الرباعية الشريفة ــ فضربه

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٩٧/٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٥٨١/٢ .

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ٤٠٦/١.

بالسيف حتى طرح رأسه ، ثم أخذ فرسه وسيفه . وكان سعد بن أبي وقاص شديد الحرص على قتل أخيه ـ عتبة هذا ـ إلا أنه لم يظفر به ، بل ظفر به حاطب .

وكان سهل بن حنيف أحد الرماة الأبطال ، بايع رسول الله عَلَيْكُ على الموت ، ثم قام بدور فعال في ذود المشركين .

وكان رسول الله عَلَيْكُ يباشر الرماية بنفسه ، فعن قتادة بن النعمان أن رسول الله عَلَيْكُ رمى عن قوسه حتى اندقت سيتها(١) ، فأخذها قتادة بن النعمان ، فكانت عنده ، وأصيبت يومئذ عينه حتى وقعت على وجنته ، فردها رسول الله عَلَيْكُ بيده ، فكانت أحسن عينيه وأحدهما .

وقاتل عبد الرحمن بن عوف حتى أصيب فوه يومئذ فهتم ، وجرح عشرين جراحة أو أكثر ، أصابه بعضها في رجله فعرج .

وامتص مالك بن سنان والد أبي سعيد الخدري الدم من وجنته عَلَيْكُم حتى أنقاه . فقال : « مجه » . فقال : والله لا أمجه أبداً . ثم أدبر يقاتل ، فقال النبي عَلَيْكُم : « من أراد أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة فلينظر إلى هذا . فقتل شهيداً » .

وقاتلت أم عمارة ، فاعترضت لابن قمئة في أناس من المسلمين ، فضربها ابن قمئة على عاتقها ضربة تركت جرحاً أجوف ، وضربت هي ابن قمئة عدة ضربات بسيفها ، لكن كانت عليه درعان فنجا ، وبقيت أم عمارة حتى أصابها اثنا عشر جرحاً .

وقاتل مصعب بن عمير بضراوة بالغة ، يدافع عن النبي عَلَيْكُ هجوم ابن قمئة وأصحابه ، وكان اللواء بيده ، فضربوه على يده اليني حتى قطعت ، فأخذ اللواء بيده اليسرى ، وصمد في وجوه الكفار حتى قطعت يده اليسرى ، ثم برك عليه بصدره وعنقه حتى قتل ، وكان الذي قتله هو ابن قمئة ، وهو يظنه رسول الله \_ لشبهه به \_ فانصرف ابن قمئة إلى المشركين ، وصاح : إن محمداً قد قتل (٢) .

## إشاعة مقتل النبي ـ ﷺ ـ وأثره على المعركة:

ولم يمض على هذا الصياح دقائق ، حتى شاع خبر مقتل النبي عَلَيْكُ في المشركين والمسلمين (١) سيتها : ما عطف من طرفيها .

<sup>(</sup>٢) انظر ابن هشام ٧٣/٢ ، ٨٠ ، ٨١ ، ٨٨ ، ٨٨ ، وزاد المعاد ٩٧/٢ .

وهذا هو الظرف الدقيق الذي خارت فيه عزائم كثير من الصحابة المطوقين ، الذين لم يكونوا مع رسول الله عليه ، وانهارت معنوياتهم ، حتى وقع داخل صفوفهم ارتباك شديد ، وعمتها الفوضى والاضطراب ، إلا أن هذه الصيحة خففت بعض التخفيف من مضاعفة هجمات المشركين ؟ لظنهم أنهم نجحوا في غاية مرامهم ، فاشتغل الكثير منهم بتمثيل قتلى المسلمين .

#### الرسول ـ ﷺ - يواصل المعركة وينقذ الموقف:

ولما قتل مصعب أعطى رسول الله عَلِي اللهاء على بن أبي طالب ، فقاتل قتالاً شديداً ، وقامت بقية الصحابة الموجودين هناك ببطولاتهم النادرة يقاتلون ويدافعون .

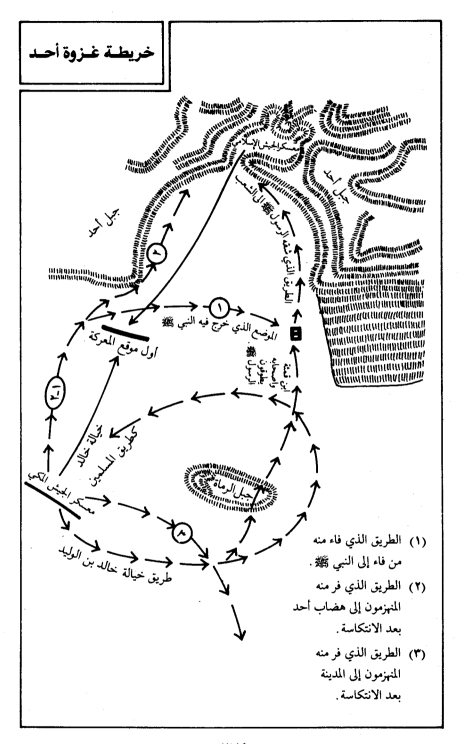
وحينئذ استطاع رسول الله عَلَيْكُأن يشق الطريق إلى جيشه المطوق ، فأقبل إليهم ، فعرفه كعب بن مالك – وكان أول من عرفه – فنادى بأعلى صوته : يا معشر المسلمين أبشروا ، هذا رسول الله عَلَيْكُ ، فأشار إليه أن أصمت ؛ وذلك لئلا يعرف موضعه المشركون . إلا أن هذا الصوت بلغ إلى آذان المسلمين ، فلاذ إليه المسلمون ، حتى تجمع حوله حوالي ثلاثين رجلاً من الصحابة .

وبعد هذا التجمع أخذ رسول الله عليه في الانسحاب المنظم إلى شعب الجبل ، وهو يشق الطريق بين المشركين المهاجمين ، واشتد المشركون في هجومهم ؛ لعرقلة الانسحاب إلا أنهم فشلوا أمام بسالة ليوث الإسلام .

تقدم عثمان بن عبد الله بن المغيرة – أحد فرسان المشركين – إلى رسول الله عَلَيْكُ وهو يقول : لا نجوت إن نجا . وقام رسول الله عَلَيْكُ لمواجهته . إلا أن الفرس عثرت في بعض الحفر ، فنازله الحارث بن الصمة ، فضرب على رجله فأقعده ، ثم ذفف عليه ، وأخذ سلاحه ، والتحق برسول الله عَلَيْكُ .

وعطف عبد الله بن جابر - فارس آخر من فرسان مكة - على الحارث بن الصمة ، فضرب بالسيف على عاتقه ، فجرحه حتى حمله المسلمون ، ولكن انقض أبو دجانة - البطل المغامر ذو العصابة الحمراء - على عبد الله بن جابر ، فضربه بالسيف ضربة أطارت رأسه .

وأثناء هذا القتال المرير ، كان المسلمون يأخذهم النعاس أمنة من الله ، كما تحدث عنه



القرآن . قال أبو طلحة : كنت فيمن تغشاه النعاس يوم أحد ، حتى سقط سيفي من يدي مراراً ، يسقط وآخذه ، ويسقط وآخذه (١) .

وبمثل هذه البسالة بلغت هذه الكتيبة - في انسحاب منظم - إلى شعب الجبل وشق لبقية الجيش طريقاً إلى هذا المقام المأمون ، فتلاحق به في الجبل ، وفشلت عبقرية خالد أمام عبقرية رسول الله عَيْنِكُمْ .

### مقتل أبي بن خلف:

قال ابن إسحاق: فلما أسند رسول الله عَلَيْكُ في الشعب أدركه أبي بن خلف وهو يقول: أين محمد لا نجوتُ إن نجا ؟. فقال القوم: يا رسول الله أيعطف عليه رجل منا ؟ فقال رسول الله عَلَيْكُ الحربة من الحارث بن الصمة ، فلما أخذها منه انتفض انتفاضة تطايروا عنه تطاير الشعر عن ظهر البعير إذا انتفض ، ثم استقبله ، وأبصر ترقوته من فرجة بين سابغة الدرع والبيضة ، فطعنه فيها طعنة تدأداً – تدحرج – منها عن فرسه مراراً ، فلما رجع إلى قريش وقد خدشه في عنقه خدشاً غير كبير ، فاحتقن الدم قال : وتعلني والله محمد . قالوا له : ذهب والله فؤادك ، والله إن بك من بأس ، قال : إنه قد كان قال لي مكة : أنا أقتلك () فوالله لو بصق علي لقتلني ، فمات عدو الله بسرف ، وهم قافلون به إلى مكة () ، وفي رواية أبي الأسود عن عروة : أنه كان يخور خوار الثور ويقول : والذي نفسي بيده لو كان الذي بي بأهل ذي المجاز لماتوا جميعاً () .

#### طلحة ينهض بالنبي ـ على ـ:

وفي أثناء انسحاب رسول الله عَلِيُّ إلى الجبل عرضت له صخرة من الجبل ، فنهض إليها

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٥٨٢/٢ .

<sup>(</sup>٢) وذلك أن رسول الله عَلَيْكُ لما كان بمكة كان يلقاه أبي هذا ، فيقول : يا محمد إن عندي العود فرساً أعلفه كل يوم فرقاً من ذرة ، أقتلك عليه ، فيقول رسول الله عَلِيْكُ ، بل أنا أقتلك إن شاء الله .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٢/٤٨، زاد المعاد ٩٧/٢.

<sup>(</sup>٤) مختصر سيرة الرسول علي للشيخ عبد الله النجدي ص٢٥٠.

ليعلوها ، فلم يستطع ، لأنه كان قد بدَّن وظاهر بين الدرعين ، وقد أصابه جرح شديد . فجلس تحته طلحة بن عبيد الله ، فنهض به حتى استوى عليها وقال : أوجب طلحة (١) ، أي الجنة .

# آخر هجوم قام به المشركون: .

ولما تمكن رسول الله عليه من مقر قيادته في الشعب ؛ قام المشركون بآخر هجوم حاولوا به النيل من المسلمين . قال ابن إسحاق : بينا رسول الله عليه في الشعب إذ علت عالية من قريش الحبل — يقودهم أبو سفيان وخالد بن الوليد — فقال رسول الله عليه : اللهم إنه لا ينبغي لهم أن يعلونا ، فقاتل عمر بن الحطاب ورهط معه من المهاجرين حتى أهبطوهم من الحبل(٢) .

وفي مغازي الأموي أن المشركين صعدوا على الجبل ، فقال رسول الله عَلَيْظُ لسعد : أجبنهم ـ يقول : ارددهم ـ فقال : كيف أجبنهم وحدي ؟ فقال ذلك ثلاثاً ، فأخذ سعد سهماً من كنانته ، فرمى به رجلاً فقتله ، قال : ثم أخذت سهمي أعرفه فرميت به آخر ، فقتلته ، ثم أخذته أعرفه فرميت به آخر فقتلته فهبطوا من مكانهم ، فقلت : هذا سهم مبارك ، فجعلته في كنانتي . فكان عند سعد حتى مات ، ثم كان عند بنيه (٢) .

#### تشويه الشهداء:

وكان هذا آخر هجوم قام به المشركون ضد النبي عَلَيْكُ . ولما لم يكونوا يعرفون من مصيره شيئاً – بل كانوا على شبه اليقين من قتله – رجعوا إلى مقرهم ، وأخذوا يتهيأون للرجوع إلى مكة ، واشتغل من اشتغل منهم – وكذا اشتغلت نساؤهم – بقتلى المسلمين ، يمثلون بهم ، ويقطعون الآذان والأنوف والفروج ، ويبقرون البطون ، وبقرت هند بنت عتبة كبد حمزة ، فلاكتها فلم تستطع أن تسيغها ، فلفظتها ، واتخذت من الآذان والأنوف خدماً – خلاخيل – وقلائد<sup>(1)</sup> .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/۲۸.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد ٢/٩٥.

 <sup>(</sup>٤) ابن هشام ۲/۹۰.

### مدى استعداد أبطال المسلمين للقتال حتى نهاية المعركة:

وفي هذه الساعة الأخيرة وقعت وقعتان ، تدلان على مدى استعداد أبطال المسلمين للقتال ، ومدى استاتتهم في سبيل الله .

١ - قال كعب بن مالك : كنت فيمن حرج من المسلمين ، فلما رأيت تمثيل المشركين بقتلى المسلمين قمت فتجاوزت ، فإذا رجل من المشركين جمع اللأمة يجوز المسلمين وهو يقول : استوسقوا كما استوسقت جزر الغنم (١) ، وإذا رجل من المسلمين ينتظره ، وعليه لأمته ، فمضيت حتى كنت من ورائه ، ثم قمت أقدر المسلم والكافر ببصري ، فإذا الكافر أفضلهما عدة وهيئة ، فلم أزل أنتظرهما حتى التقيا ، فضرب المسلم الكافر ضربة فبلغت وركه وتفرق فرقتين ، ثم كشف المسلم عن وجهه وقال : كيف ترى يا كعب ؟ أنا أبو دجانة (١) .

٢ - جاءت نسوة من المؤمنين إلى ساحة القتال بعد نهاية المعركة ، قال أنس : لقد رأيت عائشة بنت أبي بكر وأم سليم ، وأنهما لمشمرتان - أرى خدم سوقهما - تنقزان القرب على متونهما ، تفرغانه في أفواه القوم ، ثم ترجعان فتملآنهما ، ثم تجيئان فتفرغانه في أفواه القوم (٣) . وقال عمر : كانت ( أم سليط ) تزفر لنا القرب يوم أحد (٤) .

وكانت في هؤلاء النسوة أم أيمن ، إنها لما رأت فلول المسلمين يريدون دخول المدينة ، أخذت تحثو في وجوههم التراب ، وتقول لبعضهم : هاك المغزل ، وهلم سيفك . ثم سارعت إلى ساحة القتال ، فأخذت تسقى الجرحى ، فرماها حبان ( بالكسر ) ابن العرقة بسهم ، فوقعت وتكشفت ، فأغرق عدو الله في الضحك ، فشق ذلك على رسول الله عليه ، فدفع إلى سعد بن أبي وقاص سهما لا نصل له ، وقال : ارم به ، فرمى به سعد ، فوقع السهم في نحر حبان ، فوقع مستلقياً حتى تكشف ، فضحك رسول الله عليه على بدت نواجذه ، ثم قال : استقاد لها سعد ، أجاب الله دعوته (٥٠) .

<sup>(</sup>١) أي استجمعوا وانضموا.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ١٧/٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٢/١٨، ٢ ، ٨١/٢ .

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ٤٠١/١ .

<sup>(</sup>٥) السيرة الحلبية ٢٢/٢.

#### بعد انتهاء الرسول ـ على الشعب:

ولما استقر رسول الله عَلَيْظَةً في مقره من الشعب خرج على بن أبي طالب ، حتى ملأ درقته ماء من المهراس – قيل : هو صخرة منقورة تسع كثيراً وقيل : اسم ماء بأحد – فجاء به إلى رسول الله عَلَيْظَةً ليشرب منه ، فوجد له ريحاً فعافه ، فلم يشرب منه ، وغسل عن وجهه الدم ، وصب على رأسه وهو يقول : اشتد غضب الله على من دمى وجه نبيه(۱) .

وقال سهل: والله إني لأعرف من كان يغسل جرح رسول الله عَلَيْكُ ، ومن كان يسكب الماء وبما دووي ؟ كانت فاطمة ابنته تغسله ، وعلي بن أبي طالب يسكب الماء بالمجن ، فلما رأت فاطمة أن الماء لا يزيد الدم إلا كثرة أخذت قطعة من حصير ، فأحرقتها ، فألصقتها ، فاستمسك الدم(٢) .

وجاء محمد بن مسلمة بماء عذب سائغ ، فشرب منه النبي عَلَيْكُم ، ودعا له بخير<sup>(۱)</sup> ، وصلى الظهر قاعداً من أثر الجراح ، وصلى المسلمون خلقه قعوداً (<sup>1)</sup> .

## شماتة أبي سفيان بعد نهاية المعركة وحديثه مع عمر:

ولما تكامل تهيؤ المشركين للانصراف ، أشرف أبو سفيان على الجبل ، فنادى : أفيكم محمد ؟ فلم يجيبوه . فقال : أفيكم عمر بن الخطاب ؟ فلم يجيبوه – وكان النبي عَلَيْكُ منعهم من الإجابة – ولم يسأل إلا عن هؤلاء الثلاثة لعلمه وعلم قومه أن قيام الإسلام بهم . فقال : أما هؤلاء فقد كفيتموهم ، فلم يملك عمر نفسه أن قال : يا عدو الله إن الذين ذكرتهم أحياء ، وقد أبقى الله ما يسوءك ، فقال : قد كان فيكم مثلة لم آمر بها ولم تسؤني .

ثم قال : اعل هبل .

فقال النبي عَلِيلَةً : ألا تجيبونه ؟ فقالوا : فما نقول ؟ قال : قولوا : الله أعلى وأجل .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/۸۵.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٨٤/٢ .

<sup>(</sup>٣) السيرة الحلبية ٢/٣٠.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ۲/۸۸.

ئم قال : لنا العزى ولا عزى لكم .

فقال النبي عَلِيْكَ : ألا تجيبونه ؟ قالوا : ما نقول ؟ قال : قولوا : الله مولانا ، ولا مولى الكم .

ثم قال أبو سفيان : أنعمت فعال ، يوم بيوم بدر ، والحرب سجال .

فأجاب عمر ، وقال : لا سواء ، قتلانا في الجنة ، وقتلاكم في النار .

ثم قال أبو سفيان: هلم إلي يا عمر ، فقال رسول الله عَيِّلِيَّة : ائته فانظر ما شأنه؟ فجاءه ، فقال له أبو سفيان: أنشدك الله يا عمر أقتلنا محمداً ؟ قال عمر: اللهم لا ، وإنه ليستمع كلامك الآن. قال: أنت أصدق عندي من ابن قمئة وأبر (١).

### مواعدة التلاقي في بدر:

قال ابن إسحاق : ولما انصرف أبو سفيان ومن معه نادى : إن موعدكم بدر العام القابل . فقال رسول الله عَلَيْكُ لرجل من أصحابه : قل : نعم ، هو بيننا وبينك موعد(٢) .

## التثبت من موقف المشركين:

ثم بعث رسول الله على على بن أبي طالب ، فقال : اخرج في آثار القوم فانظر ماذا يصنعون ؟ وما يريدون ؟ فإن كانوا قد جنبوا الخيل ، وامتطوا الإبل فإنهم يريدون مكة .. وإن كانوا قد ركبوا الخيل وساقوا الإبل فإنهم يريدون المدينة ، والذي نفسي بيده لئن أرادوها لأسيرن إليهم فيها ، ثم لأناجزنهم . قال على : فخرجت في آثارهم أنظر ماذا يصنعون ، فجنبوا الخيل وامتطوا الإبل ، ووجهوا إلى مكة (٢٠) .

## تفقد القتلى والجرحى:

وفرغ الناس لتفقد القتلي والجرحي بعد منصرف قريش . قال زيد بن ثابت : بعثني رسول

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۹۳/۲ ، ۹۶ ، زاد المعاد ۹٤/۲ ، صحيح البخاري ۹۲/۲ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ۹٤/۲ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٩٤/٢ ، وفي فتح الباري أن الذي خرج في آثار المشركين هو سعد بن أبي وقاص (٣٤٧/٧) .

ووجدوا في الجرحى الأصيرم - عمرو بن ثابت - وبه رمق يسير ، وكانوا من قبل يعرضون عليه الإسلام فيأباه ، فقالوا : إن هذا الأصيرم ما جاء به ؟ لقد تركناه وإنه لمنكر لهذا الأمر ، ثم سألوه : ما الذي جاء بك ؟ أحدب على قومك ، أم رغبة في الإسلام ؟ فقال : بل رغبة في الإسلام ، آمنت بالله ورسوله ، ثم قاتلت مع رسول الله عليه حتى أصابني ما ترون ، ومات من وقته ، فذكروه لرسول الله عليه ، فقال : هو من أهل الجنة . قال أبو هريرة : ولم يصل لله صلاة قط(٢) .

ووجدوا في الجرحى قرمان – وكان قد قاتل قتال الأبطال ، قتل وحده سبعة أو ثمانية من المشركين – وجدوه قد أثبتته الجراحة ، فاحتملوه إلى دار بني ظفر ، وبشره المسلمون فقال : والله إن قاتلت إلا عن أحساب قومي ، ولولا ذلك ما قاتلت . فلما اشتد به الجراح نحر نفسه . وكان رسول الله عليه يقول : إذا ذكر له ، إنه من أهل النار (٢) – وهذا هو مصير المقاتلين في سبيل الوطنية أو في أي سبيل سوى إعلاء كلمة الله ، وإن قاتلوا تحت لواء الإسلام ، بل وفي جيش الرسول والصحابة .

وعلى عكس من هذا كان في القتلى رجل من يهود بني ثعلبة ، قال لقومه : يا معشر يهود والله لقد علمتم أن نصر محمد عليكم حق . قالوا : إن اليوم يوم السبت . قال : لا سبت لكم . فأخذ سيفه وعدته ، وقال : إن أصبت فمالي لمحمد ، يصنع فيه ما شاء ، ثم غدا فقاتل حتى قتل ، فقال رسول الله عليا : مخيريق خير يهود (٤) .

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٩٦/٢.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٩٤/٢ ، وابن هشام ٩٠/٢ .

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر الأول ٩٧/٢ ، ٩٨ ، وابن هشام ٨٨/٢ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ۲/۸۸، ۸۹.

### جمع الشهداء ودفنهم:

وأشرف رسول الله عَلِيْكُ على الشهداء ، فقال : أنا شهيد على هؤلاء ، إنه ما من جريح يجرح في الله إلا والله يبعثه يوم القيامة ، يدمى جرحه اللون لون الدم ، والريح ريح المسك(١) .

وكان أنـاس من الصحـابة قد نقـلوا قتـلاهم إلى المدينة ، فأمر أن يردوهم فيدفنوهم في مضاجعهم ، وأن لا يغسلوا ، وأن يدفنوا كما هم بثيابهم بعد نزع الحديد والجلود ، وكان يدفن الاثنين والثلاثة في القبر الواحد ، ويجمع بين الرجلين في ثوب واحد ، ويقول : أيهم أكثر أخذا للقرآن ؟ فإذا أشاروا إلى رجل قدمه في اللحد ، وقال : أنا شهيد على هؤلاء يوم القيامة . ودفن عبد الله بن عمرو بن حرام ، وعمرو بن الجموح في قبر واحد لما كان بينهما من المحبة (١٠) .

وفقدوا نعش حنظلة ، فتفقدوه ، فوجدوه في ناحية فوق الأرض يقطر منه الماء ، فأخبر رسول الله عَلِيْكُ أصحابه أن الملائكة تغسله ، ثم قال : سلوا أهله ما شأنه ؟ فسألوا امرأته ، فأخبرتهم الحبر . ومن هنا سمى حنظلة : غسيل الملائكة (٢) .

ولما رأى ما بحمزة – عمه وأخيه من الرضاعة – اشتد حزنه ، وجاءت عمته صفية تريد أن تنظر أخاها حمزة ، فأمر رسول الله عَلَيْكُ ابنها الزبير أن يصرفها ، لا ترى ما بأخيها ، فقالت : ولم ؟ وقد بلغني أن قد مثل بأخي ، وذلك في الله ، فما أرضانا بما كان من ذلك ، لأحتسبن ولأصبرن إن شاء الله . فأتته ، فنظرت إليه ، فصلت عليه – دعت له – واسترجعت واستغفرت له . ثم أمر رسول الله عَلَيْكُ بدفسه مع عبد الله بن جحش – وكان ابن أخته ، وأخاه من الرضاعة .

قال ابن مسعود: ما رأينا رسول الله عليه الكيا قط أشد من بكائه على حمزة بن عبد المطلب ، وضعه في القبلة ، ثم وقف على جنازته ، وانتحب حتى نشع من البكاء(١) والنشع: الشهيق .

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ٩٨/٢.

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد ٩٨/٢ ، وصحيح البخاري ٩٨/٢ .

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد ٢/٩ p.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن شاذان ، انظر محتصر سيرة رسول الله عليه للشيخ عبد الله النجدي ص٢٥٥ .

وكان منظر الشهداء مريعاً جداً يفتت الأكباد . قال خباب : ( إن ) حمزة لم يوجد له كفن إلا بردة ملحاء ، إذا جعلت على رأسه قلصت عن قدميه ، وإذا جعلت على قدميه قلصت عن رأسه حتى مدت على رأسه ، وجعل على قدميه الإذخر(') .

وقال عبد الرحمن بن عوف : قتل مصعب بن عمير وهو خير مني ، وكفن في بردة إن غطي رأسه بدت رجلاه ، وإن غطي رجلاه بدا رأسه ، وروي مثل ذلك عن خباب ، وفيه ( فقال لنا النبي عليه غطوا بها رأسه واجعلوا على رجله الإذخر (٢٠) .

# الرسول ـ ﷺ ـ يثني على ربه عز وجل ويدعوه:

روى الإمام أحمد ، لما كان يوم أحد وانكفأ المشركون ، قال رسول الله عَلَيْكُ : استووا حتى أثنى على ربي عز وجل ، فصاروا خلفه صفوفاً ، فقال :

اللهم لك الحمد كله ، اللهم لا قابض لما بسطت ، ولا باسط لما قبضت ، ولا هادي لمن أضللت ، ولا مضل لمن هديت ، ولا معطي لما منعت ، ولا مانع لما أعطيت ولا مقرب لما باعدت ، ولا مبعد لما قربت . اللهم : ابسط علينا من بركاتك ورحمتك وفضلك ورزقك .

اللهم إني أسألك النعيم المقيم ، الذي لا يحول ولا يزول . اللهم : إني أسألك العون يوم العيلة ، والأمن يوم الحوف . اللهم إني عائذ بك من شر ما أعطيتنا وشر ما منعتنا . اللهم حبب إلينا الإيمان وزينه في قلوبنا ، وكره إلينا الكفر والفسوق والعصيان ، واجعلنا من الراشدين . اللهم توفنا مسلمين وأحينا مسلمين ، وألحقنا بالصالحين غير حزايا ولا مفتونين ، اللهم قاتل الكفرة الذين يكذبون رسلك ، ويصدون عن سبيلك ، واجعل عليهم رجزك وعذابك . اللهم قاتل الكفرة الذين أوتوا الكتاب إله الحق(٢) .

## الرجوع إلى المدينة، ونوادر الحب والتفاني:

ولما فرغ رسول الله عَلِيْكُ من دفن الشهداء والثناء على الله والتضرع إليه انصرف راجعاً إلى

<sup>(</sup>١) رواه أحمد ، مشكاة المصابيح ١٤٠/١ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٧٩/٢ ، ٥٨٤ .

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري في الأدب المفرد ، والإمام أحمد في مسنده ٤٢٤/٣ .

المدينة ، وقد ظهرت له نوادر الحب والتفاني من المؤمنات الصادقات ، كما ظهرت من المؤمنين في أثناء المعركة .

لقيته في الطريق حمنة بنت جحش ، فنعى إليها أخوها عبد الله بن جحش ، فاسترجعت واستغفرت ، ثم نعى لها واستغفرت له ، ثم نعى لها خالها حمزة بن عبد المطلب ، فاسترجعت واستغفرت ، ثم نعى لها زوجها مصعب بن عمير ، فصاحت وولولت ، فقال رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه المكان (١) .

ومر بامرأة من بني دينار ، وقد أصيب زوجها وأخوها وأبوها بأحد ، فلما نعوا لها قالت : فما فعل رسول الله عَلَيْكُ ؟ قالوا : خيراً يا أم فلان ، هو بحمد الله كما تحبين ، قالت : أرونيه حتى أنظر إليه ، فأشير إليها ، حتى إذا رأته قالت : كل مصيبة بعدك جلل – تريد صغيرة (٢) .

وجاءت إليه أم سعد بن معاذ تعدو ، وسعد آخذ بلجام فرسه ، فقال : يا رسول الله أمي ، فقال : مرحباً بها . ووقف لها . فلما دنت عزاها بابنها عمرو بن معاذ . فقالت : أما إذ رأيتك سالماً ، فقد اشتويت المصيبة (أي استقللتها) . ثم دعا لأهل من قتل بأحد وقال : يا أم سعد أبشري وبشري أهلهم أن قتلاهم ترافقوا في الجنة جميعاً ، وقد شفعوا في أهلهم جميعاً . قالت : رضينا يا رسول الله ، ومن يبكي عليهم بعد هذا ؟ ثم قالت : يا رسول الله ، ادع لمن خلفوا منهم ، فقال : اللهم أذهب حزن قلوبهم ، واجبر مصيبتهم ، وأحسن الخلف على من خلفوا(٢) .

# الرسول ـ ﷺ ـ في المدينة:

وانتهى رسول الله عَيِّلِيَّةِ مساء ذلك اليوم - يوم السبت السابع من شهر شوال سنة ٣هـ - إلى المدينة . فلما انتهى إلى أهله ناول سيفه ابنته فاطمة ، فقال : اغسلي عن هذا دمه يا بنية ، فوالله لقد صدقني اليوم . وناولها على بن أبي طالب سيفه ، فقال : وهذا أيضاً فاغسلي عنه دمه ، فوالله لقد صدقني اليوم ، فقال رسول الله عَيِّلِيَّة : لئن كنت صدقت القتال ، لقد صدق معك سهل بن حنيف وأبو دجانة (١٠) .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۹۸/۲.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٩٩/٢.

 <sup>(</sup>٣) السيرة الحلبية ٢/٧٤.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ۲/۲۰۰۱.

### قتلى الفريقين:

اتفقت جل الروايات على أن قتلى المسلمين كانوا سبعين ، وكانت الأغلبية الساحقة من الأنصار ، فقد قتل منهم خمسة وستون رجلاً ، واحد وأربعون من الخزرج ، وأربع وعشرون من الأوس ، وقتل رجل من اليهود . وأما شهداء المهاجرين فكانوا أربعة فقط .

وأما قتلى المشركين فقد ذكر ابن إسحاق أنهم اثنان وعشرون قتيلاً ، ولكن الإحصاء الدقيق \_ بعد تعميق النظر في جميع تفاصيل المعركة التي ذكرها أهل المغازي والسير ، والتي تتضمن ذكر قتلى المشركين في مختلف مراحل القتال \_ يفيد أن عدد قتلى المشركين سبعة وثلاثون ، لا اثنان وعشرون . والله أعلم (١) .

## حالة الطوارىء في المدينة

بات المسلمون في المدينة \_ ليلة الأحد الثامن من شهر شوال سنة ٣هـ بعد الرجوع عن معركة أحد \_ وهم في حالة الطوارىء ، باتوا \_ وقد أنهكهم التعب ، ونال منهم أي منال \_ يحرسون أنقاب المدينة ومداخلها ، ويحرسون قائدهم الأعلى رسول الله عَلَيْلَةٍ خاصة ، إذ كانت تتلاحقهم الشبهات من كل جانب .

## غزوة حمراء الأسد:

وبات الرسول عَلِيْكُ وهو يفكر في الموقف ، فقد كان يخاف أن المشركين إن فكروا في أنهم لم يستفيدوا شيئاً من النصر والغلبة التي كسبوها في ساحة القتال ، فلا بد من أن يندموا على ذلك ، ويرجعوا من الطريق لغزو المدينة مرة ثانية ، فصمم على أن يقوم بعملية مطاردة الجيش المكي .

قال أهل المغازي ما حاصله: إن النبي عَلَيْكُ نادى في الناس، وندبهم إلى المسير إلى لقاء العدو – وذلك صباح الغد من معركة أحد، أي يوم الأحد الثامن من شهر شوال سنة ٣هـ – وقال: لا يخرج معنا إلا من شهد القتال، فقال له عبد الله بن أبي: أركب معك؟ قال: لا، واستجاب له المسلمون على ما بهم من الجرح الشديد، والخوف المزيد، وقالوا: سمعاً وطاعة،

<sup>(</sup>۱) انظر ابن هشام ۱۲۲/۲ ، ۱۲۳ ، ۱۲۱ ، ۱۲۵ ، ۱۲۷ ، ۱۲۷ ، ۱۲۸ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، فتح الباري ۳۵۱/۷ ، وزوة أحد لمحمد أحمد باشميل ص۲۷۸ ، ۲۷۹ .

واستــأذنه جابر بن عبد الله ، وقال : يا رسـول الله ، إني أحب أن لا تشهد مشهداً إلا كنت معك ، وإنما خلفني أبي على بناته ، فأذن لي ، أسير معك ، فأذن له .

وسار رسول الله عَلَيْظُ والمسلمون معه ، حتى بلغوا حمراء الأسد ، على بعد ثمانية أميال من المدينة فعسكروا هناك .

وهناك أقبل معبد بن أبي معبد الخزاعي إلى رسول الله عَلَيْكُ فأسلم – ويقال : بل كان على شركه ، ولكنه كان ناصحاً لرسول الله عَلَيْكُ ، لما كان بين خزاعة وبني هاشم من الحلف ، فقال : يا محمد ، أما والله لقد عز علينا ما أصابك في أصحابك ، ولوددنا أن الله عافاك – فأمره رسول الله عَلَيْكُ أن يلحق أبا سفيان فيخذله .

ولم يكن ما خافه رسول الله عَلَيْكُ من تفكير المشركين في العودة إلى المدينة إلا حقاً ، فإنهم لم نزلوا بالروحاء على بعد ستة وثلاثين ميلاً من المدينة تلاوموا فيا بينهم ، وقال بعضهم لبعض : لم تصنعوا شيئاً ، أصبتم شوكتهم وحدهم ، ثم تركتموهم ، وقد بقي منهم رؤوس يجمعون لكم ، فارجعوا حتى نستأصل شأفتهم.

ويبدو أن هذا الرأي جاء سطحياً بمن لم يكن يقدر قوة الفريقين ومعنوياتهم تقديراً صحيحاً ، ولذلك خالفهم زعيم مسئول و صفوان بن أمية ، قائلا : يا قوم ، لا تفعلوا فإني أخاف أن يجمع عليكم من تخلف من الخروج – أي من المسلمين في غزوة أحد – فارجعوا والدولة لكم ، فإني لا آمن إن رجعتم أن تكون الدولة عليكم . إلا أن هذا الرأي رفض أمام رأي الأغلبية الساحقة ، وأجمع جيش مكة على المسير نحو المدينة ، ولكن قبل أن يتحرك أبو سفيان بالأغلبية الساحقة ، وأجمع جيش معد الخزاعي ، ولم يكن يعرف أبو سفيان بإسلامه ، فقال : بحيشه من مقره لحقه معبد بن أبي معبد الجزاعي ، ولم يكن يعرف أبو سفيان بإسلامه ، فقال : ما وراءك يا معبد ؟ فقال معبد – وقد شن عليه حرب أعصاب دعائية عنيفة – : محمد ، قد خرج في أصحابه ، يطلبكم في جمع لم أر مثله قط ، يتحرقون عليكم تحرقاً ، قد اجتمع معه من خرج في أصحابه ، يومكم ، وندموا على ما ضيعوا ، فيهم من الحنق عليكم شيء لم أر مثله قط .

قال أبو سفيان : ويحك ، ما تقول ؟

قال : والله ما أرى أن ترتحل حتى ترى نواصي الخيل ــ أو ــ حتى يطلع أول الجيش من وراء هذه الأكمة . فقال أبو سفيان : والله لقد أجمعنا الكرة عليهم لنستأصلهم .

قال: فلا تفعل، فإني ناصح.

وحينئذ انهارت عزائم الجيش المكي ، وأخذه الفزع والرعب ، فلم ير العافية إلا في مواصلة الانسحاب والرجوع إلى مكة . بيد أن أبا سفيان قام بحرب أعصاب دعائية ضد الجيش الإسلامي ، لعله ينجع في كف هذا الجيش عن مواصلة المطاردة ، وطبعاً فهو ينجع في الاجتناب عن لقائه ، فقد مر به ركب من عبد القيس يريد المدينة ، فقال : هل أنتم مبلغون عني عمداً رسالة ، وأوقر لكم راحلتكم هذه زبيباً بعكاظ إذا أتيتم إلى مكة ؟

قالوا: نعم .

قال : فأبلغوا محمداً أنا قد أجمعنا الكرة ؛ لنستأصله ونستأصل أصحابه .

فمر الركب برسول الله عَيْقِ وأصحابه ، وهم بحمراء الأسد ، فأخبرهم بالذي قاله أبو سفيان ، وقالوا : إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم ، فزادهم – أي زاد المسلمين قولهم ذلك – إيماناً ﴿ وَقَالُوا حَسْبُهُمْ اللّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴿ وَقَالُوا حَسْبُهُمْ اللّهُ وَنِعْمَ اللّهُ وَفَضْلِ كَمْ يَمْسَمُهُمْ سُوَّ \* وَاتَّبَعُوا رِضْوَنَ اللّهِ وَفَضْلِ لَمْ يَمْسَمُهُمْ سُوَّ \* وَاتَّبَعُوا رِضْوَنَ اللّهِ وَاللّهُ دُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾ .

أقام رسول الله علي بحمراء الأسد بعد \_ مقدمه يوم الأحد \_ الإثنين والثلاثاء والأربعاء \_ الم ١١/١ شوال سنة ٣هـ \_ ثم رجع إلى المدينة . وأخذ رسول الله علي قبل الرجوع إلى المدينة أبا عزة الجمحي \_ وهو الذي كان قد من عليه من أسارى بدر ؛ لفقره وكثرة بناته ، على أن لا يظاهر عليه أحداً ، ولكنه نكث وغدر ، فحرض الناس بشعره على النبي علي والمسلمين كا أسلفنا ، وخرج لمقاتلتهم في أحد \_ فلما أخذه رسول الله علي قال : يا محمد أقلني ، وامنن على ، ودعني لبناتي ، وأعطيك عهداً أن لا أعود لمثل ما فعلت ، فقال علي : لا تمسح عارضيك عكم بعدها وتقول : خدعت محمداً مرتين ، لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين ، ثم أمر الزبير أو عاصم بن ثابت فضرب عنقه .

كا حكم بالإعدام في جاسوس من جواسيس مكة ، وهو معاوية بن المغيرة بن أبي العاص ، جد عبد الملك بن مروان لأمه ، وذلك أنه لما رجع المشركون يوم أحد جاء معاوية إلى ابن عمه عثمان بن عفان رضي الله عنه ، فاستأمن له عثمان رسول الله علياً ، فأمنه على أنه إن وجد بعد

ثلاث قتله ، فلما خلت المدينة من الجيش الإسلامي أقام فيها أكثر من ثلاث يتجسس لحساب قريش ، فلما رجع الجيش خرج معاوية هارباً ، فأمر رسول الله عَلَيْكُ زيد بن حارثة وعمار بن ياسر ، فتعقباه حتى قتلاه(١) .

ومما لا شك فيه أن غزوة حمراء الأسد ليست بغزوة مستقلة ، إنما هي جزء من غزوة أحد وتتمة لها ، وصفحة من صفحاتها .

تلك هي غزوة أحد بجميع مراحلها وتفاصيلها ، وطالما بحث الباحثون حول مصير هذه الغزوة ، هل كانت هزيمة أم لا ؟ والذي لا يشك فيه أن التفوق العسكري في الصفحة الثانية من القتال كان للمشركين ، وأنهم كانوا مسيطرين على ساحة القتال ، وأن خسارة الأرواح والنفوس كانت في جانب المسلمين أكثر وأفدح ، وأن طائفة من المؤمنين انهزمت قطعاً ، وأن دفة القتال جرت لصالح الجيش المكي ، لكن هناك أموراً تمنعنا أن نعبر عن كل ذلك بالنصر والفتح .

فمما لا شك فيه أن الجيش المكي لم يستطع احتلال معسكر المسلمين ، وأن المقدار الكبير من الجيش المدني لم يلتجيء إلى الفرار – مع الارتباك الشديد والفوضي العامة – بل قاوم بالبسالة حتى تجمع حول مقر قيادته ، وأن كفته لم تسقط إلى حد أن يطارده الجيش المكي ، وأن أحداً من جيش المدينة لم يقع في أسر الكفار ، وأن الكفار لم يحصلوا على شيء من غنائم المسلمين ، وأن الكفار لم يقوموا إلى الصفحة الثالثة من القتال مع أن جيش المسلمين لم يزل في معسكره ، وأنهم لم يقيموا بساحة القتال يوما أو يومين أو ثلاثة أيام – كما هو دأب الفاتحين في ذلك الزمان – بل سارعوا إلى الانسحاب وترك ساحة القتال ، قبل أن يتركها المسلمون ، ولم يجترئوا على الدخول في المدينة لنهب الذراري والأموال ، مع أنها على بعد عدة خطوات فحسب ، وكانت مفتوحة وخالية تماماً .

كل ذلك يؤكد لنا أن ما حصل لقريش لم يكن أكثر من أنهم وجدوا فرصة ، نجحوا فيها بإلحاق الخسائر الفادحة بالمسلمين ، مع الفشل فيا كانوا يهدفون إليه من إبادة الجيش الإسلامي

<sup>(</sup>۱) أخذنا تفصيل غزوة أحد ، وحمراء الأسد من ابن هشام ۲۰/۲ إلى ۱۲۹ ، وزاد المعاد ۹۱/۲ إلى ۱۰۸ ، وفتح الباري ۳٤٦/۷ إلى ۳٤۲ مع صحيح البخاري ، ومختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي من ص ٣٤٢ إلى ٢٥٧ ، وقد أحلنا على المصادر الأخرى في مواضعها .

بعد عمل التطويق – وكثيراً ما يلقى الفاتحون بمثل هذه الخسائر التي نالها المسلمون – أما أن ذلك كان نصراً وفتحاً فكلا وحاشا .

بل يؤكد لنا تعجيل أبي سفيان في الانسحاب والانصراف ؛ أنه كان يخاف على جيشه المعرة والهزيمة لو جرت صفحة ثالثة من القتال ، ويزداد ذلك تأكداً حين ننظر إلى موقف أبي سفيان من غزوة حمراء الأسد .

وإذن فهذه الغزوة إنما كانت حرباً غير منفصلة ، أخذ كل فريق بقسطه ونصيبه من النجاح والخسارة ، ثم حاد كل منهما عن القتال ، من غير أن يفر عن ساحة القتال ويترك مقره لاحتلال العدو ، و هذا هو معنى الحرب غير المنفصلة .

وإلى هذا يشير قوله تعالى : ﴿وَلَاتَهِنُواْفِي ٱبْتِغَآءِ ٱلْقَوْمِ إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُم يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ مِنَ وَرَجُونَ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ ﴾ (٤: ١٠٤) فقد شبه أحد العسكرين بالآخر في وإيقاع الألم، مما يفيد أن الموقفين كانا متاثلين، وأن الفريقين رجعا وكل غير غالب.

## القرآن يتحدث حول موضوع المعركة:

ونزل القرآن يلقي ضوءًا على جميع المراحل المهمة من هده المعركة مرحلة مرحلة ، ويدلي بتعليقات تصرح بالأسباب التي أدت إلى هذه الحسارة الفادحة ، وأبدى النواحي الضعيفة التي لم تزل موجودة في طوائف أهل الإيمان بالنسبة إلى واجبهم في مثل هذه المواقف الحاسمة ، وبالنسبة إلى الأهداف النبيلة السامية التي أنشئت للحصول عليها هذه الأمة ، التي تمتاز عن غيرها بكونها خير أمة أخرجت للناس .

كا تحدث القرآن عن موقف المنافقين ، ففضحهم ، وأبدى ما كان في باطنهم من العداوة لله ولرسوله ، مع إزالة الشبهات والوساوس التي كانت تختلج بقلوب ضعفاء المسلمين ، والتي كان يثيرها هؤلاء المنافقون وإخوانهم اليهود - أصحاب الدس والمؤامرة - وقد أشار إلى الحكم والغايات المحمودة التي تمخضت عنها هذه المعركة .

نزلت حول موضوع المعركة ستون آية من سورة آل عمران تبتدى، بذكر أول مرحلة من مراحل المعركة : ﴿وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ ﴾ (٣ : ١٢١) وتترك في نهايتها تعليقاً جامعاً على نتائج هذه المعركة وحكمتها قال تعالى : ﴿مَاكَانَ ٱللَّهُ لِيذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ

عَلَىٰ مَا آنَتُمْ عَلَيْهِ حَتَى يَمِيزَ الْخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّ وَمَاكَانَ اللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى ٱلْغَيْبِ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَجْتَبِى مِن رُّسُلِهِ ءَمَن يَشَآهُ فَعَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَتَّقُواْ فَلَكُمْ أَجْرُ عَظِيدٌ ﴾ (١٧٩: ١٧٩) .

## الحكم والغايات المحمودة في هذه الغزوة:

قد بسط ابن القيم الكلام على هذا الموضوع بسطاً تاما (١). وقال ابن حجر: قال العلماء: وكان في قصة أحد وما أصيب به المسلمون فيها من الفوائد والحكم الربانية أشياء عظيمة منها: تعريف المسلمين سوء عاقبة المعصية، وشؤم ارتكاب النهي ، لما وقع من ترك الرماة موقفهم الذي أمرهم الرسول عَيْنِيَّةُ أن لا يبرحوا منه . ومنها أن عادة الرسل أن تبتلى وتكون لها العاقبة ، والحكمة في ذلك أنهم لو انتصروا دائماً دخل في المؤمنين من ليس منهم ، ولم يتميز الصادق من غيره ، ولو انكسروا دائماً لم يحصل المقصود من البعثة ، فاقتضت الحكمة الجمع بين الأمرين لتمييز الصادق من الكاذب ، وذلك أن نفاق المنافقين كان مخفياً عن المسلمين ، فلما جرت هذه القصة ، وأظهر أهل النفاق ما أظهروه من الفعل والقول عاد التلويح تصريحاً ، وعرف المسلمون أن لهم عدواً في دورهم ، فاستعدوا لهم وتحرزوا منهم . ومنها أن في تأخير النصر في بعض المواطن هضها للنفس ، وكسراً لشهاختها ، فلما ابتلي المؤمنون صبروا ، وجزع المنافقون . ومنها أن الله هيأ لعباده ومنها أن الشهادة من أعلى مراتب الأولياء فساقها إليهم . ومنها أنه أراد إهلاك أعدائه ، فقيض لهم الأسباب التي يستوجبون بها ذلك من كفرهم وبغيهم وطغيانهم في أذى أوليائه ، فمحص بذلك ذنوب المؤمنين ، ومحق بذلك الكافرين (١) .

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد ٩٩/٢ إلى ١٠٨.

## السرايا والبعوث بين أحد والأحزاب

كان لمأساة أحد أثر سيء على سمعة المؤمنين ، فقد ذهبت ريحهم ، وزالت هيبتهم عن النفوس ، وزادت المتاعب الداخلية والخارجية على المؤمنين ، وأحاطت الأخطار بالمدينة من كل جانب ، وكاشف اليهود والمنافقون والأعراب بالعداء السافر ، وهمت كل طائفة منهم أن تنال من المؤمنين ، بل طمعت في أن تقضي عليهم ، وتستأصل شأفتهم .

فلم يمض على هذه المعركة شهران حتى تهيأت بنو أسد للإغارة على المدينة ، ثم قامت قبائل عضل وقارة في شهر صفر سنة ٤هـ بمكيدة ، سببت في قتل عشرة من الصحابة ، وفي نفس الشهر قامت بنو عامر بمكيدة مثلها ، سببت في قتل سبعين من الصحابة ، وتعرف هذه الوقعة بوقعة بئر معونة ، ولم تزل بنو نضير خلال هذه المدة تجاهر بالعداوة حتى قامت في ربيع الأول سنة ٤هـ بمكيدة تهدف إلى قتل النبي عليه ، وتجرأت بنو غطفان ، حتى همت بالغزو على المدينة في جمادي الأولى سنة ٤هـ .

فريح المسلمين التي كانت قد ذهبت في معركة أحد تركت المسلمين – إلى حين – يهددون بالأخطار ، ولكن تلك هي حكمة محمد عليه التي صرفت وجوه التيارات وأعادت للمسلمين هيبتهم المفقودة ، وأكسبت لهم العلو والمجد من جديد ، وأول ماأقدم عليه بهذا الصدد هي حركة المطاردة التي قام بها إلى حمراء الأسد ، فقد حفظ بها مقداراً كبيراً من سمعة جيشه ، واستعاد بها من هيبتهم ومكانتهم ما ألقى اليهود والمنافقين في الدهش والذهول ، ثم قام بمناورات أعادت للمسلمين هيبتهم ، بل زادت فيها ، وفي الصفحة الآتية شيء من تفاصيلها :

## سرية أبي سلمة:

أول من قام ضد المسلمين بعد نكسة أحد هم بنو أسد بن خزيمة ، فقد نقلت استخبارات

المدينة أن طلحة وسلمة ابني خويلد قد سارا في قومهما ومن أطاعهما ، يدعون بني أسد بن خزيمة إلى حرب رسول الله عَلِيلِةً .

فسارع رسول الله عَيِّكَ إلى بعث سرية قوامها مائة وخمسون مقاتلاً من المهاجرين والأنصار ، وأمر عليهم أبا سلمة وعقد له لواء ، وباغت أبو سلمة بني أسد بن خزيمة في ديارهم قبل أن يقوموا بغارتهم ، فتشتتوا في الأمر ، وأصاب المسلمون إبلاً وشاءً لهم ، فاستاقوها ، وعادوا إلى المدينة سالمين غانمين لم يلقوا حرباً .

كان مبعث هذه السرية حين استهل هلال المحرم سنة ٤هـ ، وعاد أبو سلمة وقد نغر عليه جرح كان قد أصابه في أحد ، فلم يلبث حتى مات(١) .

## بعث عبدالله بن أنيس:

وفي اليوم الخامس من نفس الشهر \_ المحرم سنة ٤هـ \_ نقلت الاستخبارات أن خالد بن سفيان الهذلي يحشد الجموع لحرب المسلمين ، فأرسل إليه النبي عَلَيْكُ عبد الله بن أنيس ليقضي عليه .

وظل عبد الله بن أنيس غائباً عن المدينة ثماني عشرة ليلة ،ثم قدم يوم السبت لسبع بقين من المحرم ، وقد قتل خالداً وجاء برأسه ، فوضعه بين يدي النبي عَلِيْكُ ، فأعطاه عصا ، وقال : « هذه آية بيني وبينك يوم القيامة ، فلما حضرته الوفاة أوصى أن تجعل معه في أكفانه »(٢) .

## بعث الرجيع:

وفي شهر صفر من نفس السنة – أي الرابعة من الهجرة – قدم على رسول الله عَلَيْكُ قوم من عضل وقارة ، وذكروا أن فيهم إسلاماً . وسألوا أن يبعث معهم من يعلمهم الدين ، ويقرئهم القرآن ، فبعث معهم ستة نفر – في قول ابن إسحاق وفي رواية البخاري أنهم كانوا عشرة – وأمر عليهم مرثد بن أبي مرثد الغنوي – في قول ابن إسحاق وعند البخاري أنه عاصم بن ثابت جد عاصم بن عمر بن الخطاب – فذهبوا معهم ، فلما كانوا بالرجيع – وهو ماء لهذيل بناحية الحجاز

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد ۱۰۸/۲.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ١٠٩/٢ ، وابن هشام ٦١٩/٢ ، ٦٢٠ .

بين رابغ وجدة - استصرخوا عليهم حياً من هذيل يقال لهم بنو لحيان ، فتبعوهم بقرب من مائة رام ، واقتصوا آثارهم حتى لحقوهم ، فأحاطوا بهم - وكانوا قد لحأوا إلى فدفد - وقالوا : لكم العهد والميثاق إن نزلتم إلينا أن لا نقتل منكم رجلاً . فأما عاصم فأبى من النزول ، وقاتلهم في أصحابه ، فقتل منهم سبعة بالنبل ، وبقي خبيب وزيد بن الدثنة ورجل آخر فأعطوهم العهد والميثاق مرة أخرى ، فنزلوا إليهم ، ولكنهم غدروا بهم وربطوهم بأوتار قسيهم ، فقال الرجل الثالث : هذا أول الغدر ، وأبى أن يصحبهم ، فجرروه وعالجوه على أن يصحبهم ، فلم يفعل ، فقتلوه ، وانطلقوا بخبيب وزيد فباعوهما بمكة ، وكانا قتلا من رؤوسهم يوم بدر ، فأما خبيب فقتلوه ، وانطلقوا بخبيب وزيد فباعوهما بمكة ، وكانا قتلا من رؤوسهم يوم بدر ، فأما خبيب فمكث عندهم مسجوناً ، ثم أجمعوا على قتله ، فخرجوا به من الحرم إلى التنعيم ، فلما أزمعوا على صلبه قال : والله لولا أن تقولوا : صلبه قال : دعوني حتى أركع ركعتين ، فتركوه فصلاهما ، فلما سلم قال : والله لولا أن تقولوا : إن ما بي جزع لزدت ، ثم قال : اللهم أحصهم عدداً ، واقتلهم بدداً ، ولا تبق منهم أحداً ، ثم قال :

لقدد أجمع الأحزاب حولي وألبوا وقد قربوا أبناءهم ونساءهم ونساءهم الله أشكو غربتي بعد كربتي فذا العرش صربي على ما يراد بي وقد خروني الكفر والموت دونه ولست أبالي حين أقسل مسلماً وذلك في ذات الإله وإن يشر

قبائلهم واستجمعوا كل مجمع وقربت من جدع طرويل ممنع وسا جمع الأحزاب لي عند مضجعي فقد بؤس مطعمي فقد بؤس مطعمي فقد ذرفت عيناي من غير مدمع على أي شدق كان في الله مضجعي يسارك على أوصال شاو ممزع

فقـال له أبو سفيـان : أيسرك أن محمداً عندنا نضرِب عنقه ، وأنك في أهلك ؟ فقال : لا والله ما يسرني أني في أهلي وأن محمداً في مكانه الذي هو فيه تصيبه شوكة تؤذيه .

ثم صلبوه ووكلوا به من يحرس جثته ، فجاء عمرو بن أمية الضمري ، فاحتمله بخدعة ليلاً ، فذهب به فدفنه ، وكان الذي تولى قتل خبيب هو عقبة بن الحارث وكان خبيب قد قتل أباه حارثاً يوم بدر .

وفي الصحيح أن خبيباً أول من سن الركعتين عند القتل ، وأنه رئي وهو أسير يأكل قطفاً من العنب ، وما بمكة تمرة . وأما زيد بن الدثنة فابتاعه صفوان بن أمية فقتله بأبيه .

وبعثت قريش إلى عاصم ليؤتوا بشيء من جسده يعرفونه - وكان عاصم قتل عظياً من عظمائهم يوم بدر - فبعث الله عليه مثل الظلة من الدبر - الزنابير - فحمته من رسلهم ، فلم يقدروا منه على شيء . وكان عاصم أعطى الله عهداً أن لا يمسه مشرك ، ولا يمس مشركاً ، وكان عمر لما بلغه خبره يقول : يحفظ الله العبد المؤمن بعد وفاته كما يحفظه في حياته (١) .

#### مأساة بئر معونة:

وفي نفس الشهر الذي وقعت فيه مأساة الرجيع وقعت مأساة أخرى أشد وأفظع من الأولى ، وهي التي تعرف بوقعة بئر معونة .

وملخصها أن أبا براء عامر بن مالك ( المدعو بملاعب الأسنة ) قدم على رسول الله على المدينة ، فدعاه إلى الإسلام فلم يسلم و لم يبعد ، فقال : يا رسول الله لو بعثت أصحابك إلى أهل نجد يدعونهم إلى دينك ؛ لرجوت أن يجيبوهم ، فقال : « إني أخاف عليهم أهل نجد » ، فقال أبو براء : أنا جار لهم ، فبعث معه أربعين رجلاً – في قول ابن إسحاق ، وفي الصحيح أنهم كانوا سبعين ، والذي في الصحيح هو الصحيح – وأمر عليهم المنذر بن عمرو أحد بني ساعدة الملقب بالمعتق ليموت ، وكانوا من خيار المسلمين وفضلائهم وساداتهم وقرائهم ، فساروا يحتطبون بالنهار ، يشترون به الطعام لأهل الصفة ، ويتدارسون القرآن ، ويصلون بالليل ، حتى نزلوا بئر معونة – وهي أرض بين بني عامر وحرة وبني سليم – فنزلوا هناك ، ثم بعثوا حرام بن ملحان أخا أم سليم بكتاب رسول الله على عدو الله عامر بن الطفيل ، فلم ينظر فيه ، وأمر رجلاً فطعنه بالحربة من خلفه ، فلما أنفذها فيه ورأى الدم قال حرام : الله أكبر ، فزت ورب الكعبة .

ثم استنفر عدو الله لفوره بني عامر إلى قتال الباقين ، فلم يجيبوه لأجل جوار أبي براء ، فاستنفر بني سليم ، فأجابت عصية ورعل وذكوان ، فجاءوا حتى أحاطوا بأصحاب رسول الله عَيْقَالُهُ ، فقاتلوا حتى قتلوا عن آخرهم ، إلا كعب بن زيد بن النجار ، فإنه ارتث من بين القتلى ، فعاش حتى قتل يوم الخندق .

وكان عمرو بن أمية الضمري والمنذر بن عقبة بن عامر في سرح المسلمين ، فرأيا الطير تحوم

<sup>(</sup>١) ابن هشام ١٦٩/٢ إلى ١٧٩ ، وزاد المعاد ١٠٩/٢ ، صحيح البخاري ١٦٨/٢ ، ٥٦٥ ، ٥٨٥ .

على موضع الوقعة ، فنزل المنذر ، فقاتل المشركين حتى قتل مع أصحابه ، وأسر عمرو بن أمية الضمري ، فلما أخبر أنه من مضر جز عامر ناصيته ، وأعتقه عن رقبة كانت على أمه .

ورجع عمرو بن أمية الضمري إلى النبي عَلَيْكُ حاملاً معه أنباء المصاب الفادح ، مصرع سبعين من أفاضل المسلمين ، تذكر نكبتهم الكبيرة بنكبة أحد ؛ إلا أن هؤلاء ذهبوا في قتال واضح ؛ وأولئك ذهبوا في غدرة شائنة .

ولما كان عمرو بن أمية في الطريق بالقرقرة من صدر قناة ، نزل في ظل شجرة وجاء رجلان من بني كلاب فنزلا معه ، فلما ناما فتك بهما عمرو ، وهو يرى أنه قد أصاب ثأر أصحابه ، وإذا معهما عهد من رسول الله عَلَيْكُ لم يشعر به ، فلما قدم أحبر رسول الله عَلَيْكُ بما فعل ، فقال : لقد قتلت قتيلين لأدينهما وانشغل بجمع دياتهم من المسلمين وحلفائهم اليهود(١) ، وهذا الذي صار سبباً لغزوة بني النضير كما سيذكر .

وقد تألم النبي عَلِيْكُ لأجل هذه المأساة ، ولأجل مأساة الرجيع اللتين وقعتا خلال أيام معدودة (٢) تألماً شديداً ، وتغلب عليه الحزن والقلق (٣) ، حتى دعا على هؤلاء الأقوام والقبائل التي قامت بالغدر والفتك في أصحابه ، ففي الصحيح عن أنس قال : دعا النبي عَلَيْكُ على الذين قتلوا أصحابه ببئر معونة ثلاثين صباحاً ، يدعو في صلاة الفجر على رعل وذكوان ولحيان وعصية ، ويقول : « عصية عصت الله ورسوله » ، فأنزل الله تعالى على نبيه قرآناً قرأناه حتى نسخ بعد « بلغوا قومنا أنا لقينا ربنا فرضي عنا ورضينا عنه » فترك رسول الله عَلَيْكُ قنوته (٤) .

#### غزوة بنى النضير:

قد أسلفنا أن اليهود كانوا يتحرقون على الإسلام والمسلمين ، إلا أنهم لم يكونوا أصحاب حرب وضرب ، بل كانوا أصحاب دس ومؤامرة ، فكانوا يجاهرون بالحقد والعداوة ، ويختارون أنواعاً من الحيل ، لإيقاع الإيذاء بالمسلمين دون أن يقوموا للقتال ، مع ما كان بينهم وبين

<sup>(</sup>١) انظر ابن هشام ١٨٣/٢ إلى ١٨٨ ، وزاد المعاد ١٠٩/٢ ، ١١٠ ، صحيح البخاري ١٨٣/٠ ، ٥٨٦ .

<sup>(</sup>٢) ذكر الواقدي أن خبر أصحاب الرجيع وخبر أصحاب بئر معونة أتى النبي عَلَيْكُ في ليلة واحدة .

<sup>(</sup>٣) روى ابن سعد عن أنس ما رأيت رسول الله عَلَيْهُ وجد على أحد ما وجد على أصحاب بئر معونة « مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص ٢٦٠ »

<sup>(</sup>٤) البخاري ۲/۲۸، ۸۸۰، ۸۸۰.

المسلمين من عهود ومواثيق ، وأنهم بعد وقعة بني قينقاع ، وقتل كعب بن الأشرف خافوا على أنفسهم ، فاستكانوا والتزموا الهدوء والسكوت .

ولكنهم بعد وقعة أحد تجرأوا ، فكاشفوا بالعداوة والغدر ، وأخذوا يتصلون بالمنافقين وبالمشركين من أهل مكة سراً ، ويعملون لصالحهم ضد المسلمين(١) .

وصبر النبي عَيِّلِيَّةٍ ، حتى ازدادوا جرأة وجسارة بعد وقعة الرجيع وبئر معونة ، حتى قاموا بمؤامرة تهدف القضاء على النبي عَيِّلِيَّةٍ .

وبيان ذلك أنه عَلِيكَ خرج إليهم في نفر من أصحابه ، وكلمهم أن يعينوه في دية الكلابيين اللذين قتلهما عمرو بن أمية الضمري – وكان ذلك يجب عليهم حسب بنود المعاهدة – فقالوا : نفعل يا أبا القاسم ، اجلس ههنا حتى نقضي حاجتك . فجلس إلى جنب جدار من بيوتهم ينتظرون وفاءهم بما وعدوا ، وجلس معه أبو بكر وعمر وعلى وطائفة من أصحابه .

وخلا اليهود بعضهم إلى بعض ، وسوَّل لهم الشيطان الشقاء الذي كتب عليهم ، فتآمروا بقتله عَلَيْكُ ، وقالوا : أيكم يأخذ هذه الرحى ، ويصعد فيلقيها على رأسه يشدخه بها ؟ ... فقال أشقاهم عمرو بن جحاش : أنا . فقال لهم سلام بن مشكم : لا تفعلوا ، فوالله ليخبرن بما همتم به ، وإنه لنقض العهد الذي بيننا وبينه ، لكنهم عزموا على تنفيذ خطتهم .

ونزل جبريل من عند رب العالمين على رسوله عَلِيْكُ يعلمه بما هموا به ، فنهض مسرعاً ، وتوجه إلى المدينة ، ولحقه أصحابه فقالوا : نهضت ولم نشعر بك ، فأخبرهم بما همت به يهود .

وما لبث رسول الله عَيْنِكُمْ أَن بعث محمد بن مسلمة إلى بني النضير يقول لهم: اخرجوا من المدينة ولا تساكنوني بها ، وقد أجلتكم عشراً ، فمن وجدت بعد ذلك بها ضربت عنقه . ولم يجد يهود مناصاً من الخروج ، فأقاموا أياماً يتجهزون للرحيل ، بيد أن رئيس المنافقين المعمد الله بن أبي – بعث إليهم أن اثبتوا وتمنعوا ، ولا تخرجوا من دياركم ، فإن معي ألفين يدخلون معكم حصنكم ، فيموتون دونكم ﴿ لَإِنْ أُخْرِجُتُمْ لَنَخُرُجُنَ مَعَكُمُ وَلَا نُطِيعُ فِيكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

وهناك عادت لليهود ثقتهم ، واستقر رأيهم على المناوأة ، وطمع رئيسهم حيي بن أخطب فيما

<sup>(</sup>١) يؤخذ ذلك مما رواه أبو داود في باب خبر النضير ١١٦/٣ ، ١١٧ « عون المعبود شرح سنن أبي داود » .

قاله رأس المنافقين ، فبعث إلى رسول الله عَلِيْقَةً يقول : إنا لا نخرج من ديارنا ، فاصنع ما بدا لك .

ولا شك أن الموقف كان حرجاً بالنسبة إلى المسلمين ، فإن اشتباكهم بخصومهم في هذه الفترة المحرجة من تاريخهم لم يكن مأمون العواقب ، وقد رأيت كَلَبَ العرب عليهم ، وفتكهم الشنيع ببعوثهم ، ثم إن يهود بني النضير كانوا على درجة من القوة تجعل استسلامهم بعيد الاحتال ، وتجعل فرض القتال معهم محفوفاً بالمكاره ، إلا أن الحال التي جدت بعد مأساة بئر معونة وما قبلها زادت حساسية المسلمين بجرائم الاغتيال والغدر التي أخذوا يتعرضون لها جماعات وأفراداً ، وضاعفت نقمتهم على مقترفيها ، ومن ثم قرروا أن يقاتلوا بني النضير – بعد همهم باغتيال الرسول عليلة – مهما تكن النتائج ..

فلما بلغ رسول الله عَلِيْكُ جواب حيى بن أخطب كبر وكبر أصحابه ، ثم نهض لمناجزة القوم ، فاستعمل على المدينة ابن أم مكتوم وسار إليهم ، وعلى بن أبي طالب يحمل اللواء ، فلما انتهى إليهم فرض عليهم الحصار .

والتجأ بنو النضير إلى حصونهم ، فأقاموا عليها يرمون بالنبل والحجارة ، وكانت نخيلهم وبساتينهم عوناً لهم في ذلك ، فأمر بقطعها وتحريقها ، وفي ذلك يقول حسان :

وهان على سراة بني لؤي حريق بالبويرة مستطير البويرة مستطير البويرة : اسم لنخل بني النضير ، وفي ذلك أنزل الله تعالى : ﴿ مَاقَطَعْتُ مِقِن لِينَةٍ أَوْ تَرَكَّتُ مُوهِا قَا يَهِ مُقَالِمَةً عَلَى أَصُولِهَا فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ ( ٥٩ : ٥ ) .

واعتزلتهم قريظة ، وحانهم عبد الله بن أبي وحلفاؤهم من غطفان ، فلم يحاول أحد أن يسوق لهم خيراً ، أو يدفع عنهم شراً ، ولهذا شبه سبحانه وتعالى قصتهم ، وجعل مثلهم : ﴿كَمَثُلِ ٱلشَّيْطَنِ إِذْقَالَ لِلْإِنسَانِ ٱصَّے فُرْفَلَمَّا كَفَرَقَالَ إِنِّ بَرِىٓ ءُ مِّمَاكَ ﴾ ( ٥٩ : ١٦ ) .

ولم يطل الحصار – فقد دام ست ليال فقط ، وقيل : خمس عشرة ليلة – حتى قذف الله في قلوبهم الرعب ، فاندحروا وتهيأوا للاستسلام ولإلقاء السلاح ، فأرسلوا إلى رسول الله عَيْقَالُهُ : نحر خرج عن المدينة ، فأنزلهم على أن يخرجوا عنها بنفوسهم وذراريهم ، وأن لهم ما حملت الإبل إلا السلاح .

فنزلوا على ذلك ، وخربوا بيوتهم بأيديهم ، ليحملوا الأبواب والشبابيك ، بل حتى حمل بعضهم الأوتاد وجذوع السقف ، ثم حملوا النساء والصبيان ، وتحملوا على ستائة بعير ، فترحل أكثرهم وأكابرهم كحيي بن أخطب وسلام بن أبي الحقيق إلى خيبر ، وذهبت طائفة منهم إلى الشام ، وأسلم منهم رجلان فقط يامين بن عمرو وأبو سعد بن وهب ، فأحرزا أموالهما .

وقبض رسول الله عَلِيَّة سلاح بني النضير ، واستولى على أرضهم وديارهم وأموالهم ، فوجد من السلاح خمسين درعاً ، وخمسين بيضة ، وثلاثمائة وأربعين سيفاً .

وكانت أموال بني النضير وديارهم خالصة لرسول الله عَلَيْكُم ، يضعها حيث يشاء ، ولم يخمسها لأن الله أفاءها عليه ، ولم يوجف المسلمون عليها بخيل ولا ركاب ، فقسمها بين المهاجرين الأولين خاصة ، إلا أنه أعطى أبا دجانة وسهل بن حنيف الأنصاريين لفقرهما ، وكان ينفق منها على أهله نفقة سنة ، ثم يجعل ما بقي في السلاح والكراع عدة في سبيل الله .

كانت غزوة بني النضير في ربيع الأول سنة ٤ من الهجرة ، أغسطس ٦٢٥م وأنزل الله في هذه الغزوة سورة الحشر بأكملها ، فوصف طرد اليهود ، وفضح مسلك المنافقين ، وبين أحكام الفيء ، وأثنى على المهاجرين والأنصار ، وبين جواز القطع والحرق في أرض العدو للمصالح الحربينة ، وأن ذلك ليس من الفساد في الأرض ، وأوصى المؤمنين بالتزام التقوى والاستعداد للآخرة ، ثم ختمها بالثناء على نفسه وبيان أسمائه وصفاته .

وكان ابن عباس يقول عن سورة الحشر : قل : سورة النضير(١) .

#### غزوة نجد:

وبهذا النصر الذي أحرزه المسلمون – في غزوة بني النضير – دون تضحيات توطد سلطانهم في المدينة ، وتخاذل المنافقون عن الجهرة بكيدهم ، وأمكن الرسول عَلَيْكُ أن يتفرغ لقمع الأعراب الذين آذوا المسلمين بعد أحد ، وتواثبوا على بعوث الدعاة يقتلون رجالها في نذالة وكفران(٢) ، وبلغت بهم الجرأة إلى أن أرادوا القيام بجر غزوة على المدينة .

<sup>(</sup>١) ابن هشام ١٩٠/٢ ، ١٩١ ، ١٩٢ ، زاد المعاد ٧١/٢ ، ١١٠ ، صحيح البخاري ٧٧٥، ٥٧٥ .

<sup>(</sup>٢) كلمة لمحمد الغزالي في فقه السيرة ص٢١٤.

فقبل أن يقوم النبي عَلِيْكُ بتأديب أولئك الغادرين نقلت إليه استخبارات المدينة بتحشد جموع البدو والأعراب من بني محارب وبني ثعلبة من غطفان ، فسارع النبي عَلِيْكُ إلى الخروج ، يجوس فيافي نجد ، ويلقي بذور الخوف في أفئدة أولئك البدو القساة ؛ حتى لا يعاودوا مناكرهم التي ارتكبوها مع المسلمين .

وأضحى الأعراب الذين مردوا على النهب والسطو لا يسمعون بمقدم المسلمين إلا حذروا وتمنعوا في رؤوس الجبال . وهكذا أرهب المسلمون هذه القبائل المغيرة وخلطوا بمشاعرهم الرعب ، ثم رجعوا إلى المدينة آمنين .

وقد ذكر أهل المغازي والسير بهذا الصدد غزوة معينة غزاها المسلمون في أرض نجد في شهر ربيع الثاني أو جمادى الأولى سنة ٤هـ، ويسمون هذه الغزوة بغزوة ذات الرقاع . أما وقوع الغزوة خلال هذه المدة فلا شك فيه . وهذا الذي كانت تقتضيه ظروف المدينة ، فإن موسم غزوة بدر التي كان قد تواعد بها أبو سفيان حين انصرافه من أحد كان قد اقترب ، وإخلاء المدينة ، مع ترك البدو والأعراب على تمردهم وغطرستهم ، والخروج لمثل هذا اللقاء الرهيب – لم يكن من مصالح سياسة الحروب قطعاً ، بل كان لا بد من خضد شوكتهم ، وكف شرهم قبل الخروج لمثل هذه الحرب الكبيرة التي كانوا يتوقعون وقوعها في رحاب بدر .

وأما أن تلك الغزوة التي قادها الرسول عَلَيْكُ في ربيع أو جمادى الأولى سنة ٤هـ هي غزوة الرقاع فلا يصح ، فإن غزوة ذات الرقاع شهدها أبو هريرة وأبو موسى الأشعري رضي الله عنهما . وكان إسلام أبي هريرة قبل غزوة خيبر بأيام ، وكذلك أبو موسى الأشعري رضي الله عنه وافى النبي عَلَيْكُ بخيبر . وإذن فغزوة ذات الرقاع بعد خيبر ، ويدل على تأخرها عن السنة الرابعة أن النبي عَلَيْكُ صلى فيها صلاة الخوف ، وكانت أول شرعية صلاة الخوف في غزوة عسفان ، ولا خلاف أن غزوة عسفان ، ولا خلاف أن غزوة عسفان كانت بعد الخندق ، وكانت غزوة الحندق في أواخر السنة الخامسة .

#### غزوة بدر الثانية:

ولما خضد المسلمون شوكة الأعراب ، وكفكفوا شرهم ، أخذوا يتجهزون لملاقاة عدوهم الأكبر ، فقــد استـدار العــام ، وحضر المـوعد المضروب مع قريش ــ في غزوة أحد ــوحق

لمحمد عَلِيْكُ وصحبه أن يخرجوا ؛ ليواجهوا أبا سفيان وقومه ، وأن يديروا رحى الحرب كرة أخرى ، حتى يستقر الأمر لأهدى الفريقين وأجدرهما بالبقاء(١) .

ففي شعبان سنة ٤هـ يناير سنة ٦٢٦م ، خرج رسول الله عَلَيْكُ لموعده في ألف وخمسائة ، وكانت الخيل عشرة أفراس ، وحمل لواءه على بن أبي طالب ، واستخلف على المدينة عبد الله بن رواحة وانتهى إلى بدر ،فأقام بها ينتظر المشركين .

وأما أبو سفيان ، فخرج في ألفين من مشركي مكة ، ومعهم خمسون فرساً ، حتى انتهى إلى مر الظهران على بعد مرحلة من مكة فنزل بمجنة ــ ماء في تلك الناحية .

خرج أبو سفيان ، من مكة متناقلاً ، يفكر في عقبى القتال مع المسلمين ، وقد أخذه الرعب ، واستولت على مشاعره الهيبة ، فلما نزل بمر الظهران خار عزمه ، فاحتال للرجوع ، وقال لأصحابه : يا معشر قريش إنه لا يصلحكم إلا عام خصب ترعون فيه الشجر وتشربون فيه اللبن ، وإن عامكم هذا عام جدب ، وإني راجع فارجعوا .

ويبدو أن الخوف والهيبة كانت مستولية على مشاعر الجيش أيضاً ، فقد رجع الناس ولم يبدوا أي مصادمة لهذا الرأي وأي إصرار وإلحاح على مواصلة السير للقاء المسلمين .

وأما المسلمون فأقاموا ببدر ثمانية أيام ينتظرون العدو ، وباعوا ما معهم من التجارة فربحوا بدرهم درهمين ، ثم رجعوا إلى المدينة وقد انتقل زمام المفاجأة إلى أيديهم ، وتوطدت هيبتهم في النفوس وسادوا على الموقف .

وتعرف هذه الغزوة ببدر الموعد ، وبدر الثانية ، وبدر الآخرة وبدر الصغرى(٢) .

#### غزوة دومة الجندل:

عاد رسول الله عَلَيْكُ من بدر ، وقد ساد المنطقة الأمن والسلام ، واطمأنت دولته ، فتفرغ للتوجه إلى أقصى حدود العرب حتى تصير السيطرة للمسلمين على الموقف ، ويعترف بذلك الموالون والمعادون .

 <sup>(</sup>١) كلمة محمد الغزالي في فقه السيرة ٣١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر لتفصيل هذه الغزوة ابن هشام ٢٠٩/٢ ، ٢١٠ ، زاد المعاد ١١٢/٢ .

مكث بعد بدر الصغرى في المدينة ستة أشهر ، ثم جاءت إليه الأخبار بأن القبائل حول دومة الجندل – قريباً من الشام – تقطع الطريق هناك ، وتنهب ما يمر بها ، وأنها قد حشدت جمعاً كبيراً تريد أن تهاجم المدينة ، فاستعمل رسول الله عَلَيْكُ على المدينة سباع بن عرفطة الغفاري ، وخرج في ألف من المسلمين لخمس ليال بقين من ربيع الأول سنة ٥هـ ، وأخذ رجلاً من بني عذرة دليلاً للطريق يقال له مذكور .

خرج يسير الليل ويكمن النهار ؛ حتى يفاجىء أعداءهم وهم غارون ، فلما دنا منهم إذا هم مغربون ، فهجم على ماشيتهم ورعائهم ، فأصاب من أصاب ، وهرب من هرب .

وأما أهل دومة الجندل ففروا في كل وجه ، فلما نزل المسلمون بساحتهم لم يجدوا أحداً ، وأقام رسول الله عَلَيْكُم أياماً ، وبث السرايا وفرق الجيوش ، فلم يصب منهم أحداً ، ثم رجع إلى المدينة ، ووادع في تلك الغزوة عيينة بن حصن ، ودُومة بالضم ، موضع معروف بمشارف الشام ، بينها وبين دمشق خمس ليال ، وبعدها من المدينة خمس عشرة ليلة .

بهذه الإقدامات السريعة الحاسمة ، وبهذه الخطط الحكيمة الحازمة نجح النبي عليه في بسط الأمن ، وتنفيذ السلام في المنطقة والسيطرة على الموقف ، وتحويل مجرى الأيام لصالح المسلمين ، وتخفيف المتاعب الداخلية والخارجية التي كانت قد توالت عليهم ، وأحاطتهم من كل جانب ، فقد سكت المنافقون واستكانوا ، وتم إجلاء قبيلة من اليهود ، وبقيت الأخرى تظاهر بإيفاء حق الحوار وبإيفاء العهود والمواثيق ، واستكانت البدو والأعراب ، وحادت قريش عن مهاجمة المسلمين ، ووجد المسلمون فرصة لإفشاء الإسلام وتبليغ رسالات رب العالمين .

## غزوة الأحزاب

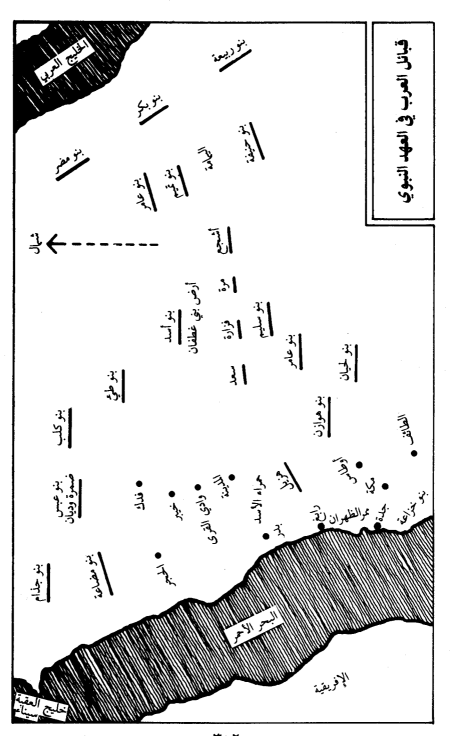
عاد السلام والأمن ، وهدأت الجزيرة العربية بعد الحروب والبعثات التي استغرقت أكثر من سنة كاملة ، إلا أن اليهود – الذين كانوا قد ذاقوا ألواناً من الذلة والهوان نتيجة غدرهم وخيانتهم ومؤامراتهم ودسائسهم – لم يفيقوا من غيهم ، ولم يستكينوا ولم يتعظوا بما أصابهم نتيجة الغدر والتآمر ، فبعد نفيهم إلى خيبر ظلوا ينتظرون ما يحل بالمسلمين نتيجة المناوشات التي كانت قائمة بين المسلمين والوثنيين . ولما تحول مجرى الأيام لصالح المسلمين ، وتمخضت الليالي والأيام عن بسط نفوذهم ، وتوطد سلطانهم ، تحرق هؤلاء اليهود أي تحرق .

وشرعوا في التآمر من جديد على المسلمين ، وأخذوا يعدون العدة ، لتهيئة ضربة إلى المسلمين تكون قاتلة لا حياة بعدها . ولما لم يكونوا يجدون في أنفسهم جرأة على مناورة المسلمين مباشرة ، خططوا لهذا الغرض خطة رهيبة .

خرج عشرون رجلاً من زعماء اليهود وسادات بني النضير إلى قريش بمكة ، يحرضونهم على غزو الرسول عليه ، فأجابتهم عليه ، ووعدوهم من أنفسهم بالنصر لهم ، فأجابتهم قريش ، وقريش قد أخلفت وعدها في الخروج إلى بدر ، فرأت في ذلك إنقاذ سمعتها والبر بكلمتها .

ثم خرج هذا الوفد إلى غطفان ، فدعاهم إلى ما دعا إليه قريشاً ، فاستجابوا لذلك ، ثم طاف الوفد في قبائل العرب يدعوهم إلى ذلك ، فاستجاب له من استجاب ، وهكذا نجح ساسة اليهود وقادتهم في تأليب أحزاب الكفر على النبي عَلَيْكُ ودعوته والمسلمين .

وفعلاً خرجت من الجنوب قريش وكنانة وحلفاؤهم من أهل تهامة \_ وقائدهم أبو سفيان \_ في أربعة آلاف ، ووافاهم بنو سليم بمر الظهران ، وخرجت من الشرق قبائل غطفان : بنو فزارة ،



يقودهم عيينة بن حصن ، وبنو مرة ، يقودهم الحارث بن عوف ، وبنو أشجع يقودهم مسعر بن رخيلة كما خرجت بنو أسد وغيرها .

واتجهت هذه الأحزاب ، وتحركت نحو المدينة على ميعاد كانت قد تعاقدت عليه .

وبعد أيام تجمع حول المدينة جيش عرمرم يبلغ عدده عشرة آلاف مقاتل ، جيش ربما يزيد عدده على جميع من في المدينة من النساء والصبيان والشباب والشيوخ .

ولو بلغت هذه الأحزاب المحزبة والجنود المجندة إلى أسوار المدينة بغتة لكانت أعظم خطر على كيان المسلمين مما يقاس ، ربما تبلغ إلى استئصال الشأفة وإبادة الحضراء ، ولكن قيادة المدينة كانت قيادة متيقظة ، لم تزل واضعة أناملها على العروق النابضة ، تتجسس الظروف ، وتقدر ما يتمخض عن مجراها ، فلم تكد تتحرك هذه الجيوش عن مواضعها حتى نقلت استخبارات المدينة إلى قيادتها فيها بهذا الزحف الخطير .

وسارع رسول الله عَلَيْكُ إلى عقد مجلس استشاري أعلى ، تناول فيه موضوع خطة الدفاع عن كيان المدينة ، وبعد مناقشات جرت بين القادة وأهل الشورى ، اتفقوا على قرار قدمه الصحابي النبيل سلمان الفارسي رضي الله عنه . قال سلمان : يا رسول الله ، إنا كنا بأرض فارس إذا حوصرنا خندقنا علينا – وكانت خطة حكيمة لم تكن تعرفها العرب قبل ذلك – .

وأسرع رسول الله عَلِيْكُ إلى تنفيذ هذه الخطة ، فوكل إلى كل عشرة رجال أن يحفروا من الحندق أربعين ذراعاً .

وقام المسلمون بجد ونشاط يحفرون الخندق ، ورسول الله عَلَيْكُ يحثهم ويساهمهم في عملهم هذا ، ففي البخاري عن سهل بن سعد ، قال : كنا مع رسول الله عَلَيْكِ في الحندق ، وهم يحفرون ، ونحن ننقل التراب على أكتادنا(۱) ، فقال رسول الله عَلَيْكِ :

الله م لا عيش إلا عيش الآخرة فاغفر للمهاجرين والأنصار (٢) وعن أنس: خرج رسول الله عَلَيْكُ إلى الخندق ، فإذا المهاجرون والأنصار يحفرون في غداة باردة ، فلم يكن لهم عبيد يعملون ذلك لهم . فلما رأى ما بهم من النصب والجوع قال :

<sup>(</sup>١) أكتادنا : بالمثناة جمع كَتِد وهو ما بين الكاهل إلى الظهر .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري باب غزوة الخندق ٢/٨٨٥ .

فساغفسر للأنصسار والمهاجرة اللهـــم إن العـيش عيش الآخرة فقالوا مجيبين له:

نحن الذين بسايعسوا محمداً على الجهساد ما بقينا أبدأ(١) وفيه عن البراء بن عازب قال : رأيته عَلِيلَةٍ ينقل من تراب الخندق حتى وارى عني الغبار جلدة بطنه ، وكان كثير الشعر ، فسمعته يرتجز بكلمات ابن رواحة ، وهو ينقل من التراب ، ويقول:

اللهـــم لولا أنت ما اهتدينـا ولا تصــدقنـا ولا صــليـنـا فأنزلن سكينة علينا وثبت الأقدام إن لاقسنا إن الألى قـــد بغـــوا عـــليـــنــــــا قال : ثم يمد بها صوته بآخرها ، وفي رواية :

وإن أرادوا فتنسنا

إن الألى قسد بغسوا عسلينسا وإن أرادوا فتسنسة أبيسنسات كان المسلمون يعملون بهذا النشاط وهم يقاسون من شدة الجوع ، ما يفتت الأكباد قال أنس : (كان أهل الخندق ) يؤتون بملء كفي من الشعير ، فيصنع لهم بإهَالَةٍ سَنِحَة (٢) توضع بين يدي القوم ، والقوم جياع ، وهي بشعة في الحلق ولها ريح منتن .

وقال أبو طلحة : شكونا إلى رسول الله عَلِيْكُ الجوع فرفعنا عن بطوننا عن حجر حجر ، فرفع رسول الله عَلَيْكُ عن حجرين<sup>(٤)</sup> .

وبهذه المناسبة وقع في حفر الخندق آيات من أعلام النبوة ، رأى جابر بن عبد الله في النبي عَيْلِكُ خمصاً شديداً ، فذبح بهيمة وطحنت امرأته صاعاً من شعير ثم التمس من رسول الله عَلِيْكُ سراً أن يأتي في نفر من أصحابه ، فقام النبي عَلِيْكُ بجميع أهل الحندق ، وهم ألف فأكلوا من ذلك الطعام وشبعوا ، وبقيت برمة اللحم تغطيبه كما هي ، وبقي العجين يخبز كما

نفس المصدر. (١)

نفس المصدر ٢/٨٥٥. **(Y)** 

نفس المصدر ٥٨٨/٢ . والإهالة : الدهن الذي يؤتدم به سواء كان زيتاً أو سمناً أو شحماً سنخة : أي تغير (٣) طعمها ولونها من قدمها .

رواه الترمذي مشكاة المصابيح ٤٤٨/٢. (1)

هو (۱) . وجاءت أخت النعمان بن بشير بحفنة من تمر إلى الخندق ليتغدى أبوه وخاله ، فمرت برسول الله عليه فطلب منها التمر وبدده فوق ثوب ، ثم دعا أهل الخندق فجعلوا يأكلون منه . وجعل التمر يزيد حتى صدر أهل الخندق عنه ، وإنه يسقط من أطراف الثوب(۲) .

وأعظم من هذين ما رواه البخاري عن جابر قال : إنا يوم الخندق نحفر ، فعرضت كدية شديدة ، فجاؤوا النبي عَلَيْكُ فقالوا : هذه كدية عرضت في الخندق ، فقال : أنا نازل ، ثم قام وبطنه معصوب بحجر – ولبثنا ثلاثة لا نذوق ذواقاً – فأخذ النبي عَلَيْكُ المعول ، فضرب فعاد كثيباً أهيل أو أهيم (٢) ، أي صار رملاً لا يتاسك .

وروى ابن إسحاق مثل ذلك عن سلمان الفارسي رضي الله عنه (٥) .

ولما كانت المدينة تحيط بها الحرات والجبال وبساتين من النخيل من كل جانب سوى الشمال ، وكان النبي عَلِيْكُ يعلم كخبير عسكري حاذق أن زحف مثل هذا الجيش الكبير ، ومهاجمة المدينة ـ لا يمكن إلا من جهة الشمال ، اتخذ الحندق في هذا الجانب .

وواصل المسلمون عملهم في حفره ، فكانوا يحفرونه طول النهار ، ويرجعون إلى أهليهم في

<sup>(</sup>۱) روى ذلك البخاري ۸۸۸/۲ ، ۸۹۹ .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲۱۸/۲.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٨٨/٢ .

<sup>(</sup>٤) سنن النسائي ٥٦/٢ ، وأحمد في مسنده واللفظ ليس للنسائي ، وفيه عن رجل من الصحابة .

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ۲۱۹/۲.

المساء ، حتى تكامل الخندق حسب الخطة المنشودة ، قبل أن يصل الجيش الوثني العرمرم إلى أسوار المدينة (١) .

وأقبلت قريش في أربعة آلاف ، حتى نزلت بمجتمع الأسيال من رومة بين الجرف وزعابة ، وأقبلت غطفان ومن تبعهم من أهل نجد في ستة آلاف حتى نزلوا بذنب نقمي إلى جانب أحد .

﴿ وَلَمَّارَءَاٱلْمُوْمِنُونَ ٱلْأَخْرَابَ قَالُواْهَنَذَا مَاوَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُمُّ وَمَازَادَهُمْ إِلَّا إِيمَنَاوَتَسْلِيمًا ﴾ (٣٣: ٢٢).

وأما المنافقون وضعفاء النفوس فقد تزعزعت قلوبهم لرؤية هذا الجيش ﴿ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنْكَفِقُونَ وَاللَّهُ وَكَا اللَّهُ وَكُولًا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَإِلَّا عُرُورًا ﴾ ( ٣٣ : ١٢ ) .

وخرج رسول الله عَلِيكُ في ثلاثة آلاف من المسلمين ، فجعلوا ظهورهم إلى جبل سلع فتحصنوا به ، والخندق بينهم وبين الكفار . وكان شعارهم « حمّ لا ينصرون » ، واستخلف على المدينة ابن أم مكتوم ، وأمر بالنساء والذراري فجعلوا في آطام المدينة .

ولما أراد المشركون مهاجمة المسلمين واقتحام المدينة ، وجدوا خندقاً عريضاً يحول بينهم وبينها ، فالتجأوا إلى فرض الحصار على المسلمين ، بينها لم يكونوا مستعدين له حين خرجوا من ديارهم ، إذ كانت هذه الخطة \_ كما قالوا \_ مكيدة ما عرفتها العرب ، فلم يكونوا أدخلوها في حسابهم رأساً .

وأخذ المشركون يدورون حول الخندق غضاباً ، يتحسسون نقطة ضعيفة ؛ لينحدروا منها ، وأخذ المسلمون يتطلعون إلى جولات المشركين ، يرشقونهم بالنبل ، حتى لا يجترئوا على الاقتراب منه ، ولا يستطيعوا أن يقتحموه ، أو يهيلوا عليه التراب ، ليبنوا به طريقاً يمكنهم من العبور .

وكره فوارس من قريش أن يقفوا حول الخندق من غير جدوى في ترقب نتائج الحصار ، فإن ذلك لم يكن من شيمهم ، فخرجت منها جماعة فيها عمرو بن عبد ود وعكرمة بن أبي جهل وضرار بن الخطاب وغيرهم ، فتيمموا مكاناً ضيقاً من الحندق فاقتحموه ، وجالت بهم خيلهم في السبخة بين الحندق وسلع ، وخرج على بن أبي طالب في نفر من المسلمين حتى أخذوا عليهم الثغرة التي أقحموا منها خيلهم ، ودعا عمرو إلى المبارزة ، فانتدب له على بن أبي طالب ، وقال

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ٣٣٠/٣ ، ٣٣١ .

كلمة حمي لأجلها – وكان من شجعان المشركين وأبطالهم – فاقتحم عن فرسه فعقره وضرب وجهه ، ثم أقبل على عليٍّ ، فتجاولا وتصاولا ، حتى قتله على رضي الله عنه ، وانهزم الباقون حتى اقتحموا من الخندق هاربين ، وقد بلغ بهم الرعب إلى أن ترك عكرمة رمحه وهو منهزم عن عمرو .

وقد حاول المشركون في بعض الأيام محاولة بليغة ، لاقتحام الخندق ، أو لبناء الطرق فيها ، ولكن المسلمين كافحوا مكافحة مجيدة ، ورشقوهم بالنبل وناضلوهم أشد النضال حتى فشل المشركون في محاولتهم .

ولأجل الاشتغال بمثل هذه المكافحة الشديدة فات بعض الصلوات عن رسول الله عَيْنَا والمسلمين ، ففي الصحيحين عن جابر رضي الله عنه : أن عمر بن الخطاب جاء يوم الخندق ، فجعل يسب كفار قريش . فقال : يا رسول الله ما كدت أن أصلي حتى كادت الشمس أن تغرب ، فقال النبي عَيْنَا : « والله ما صليتها » ، فنزلنا مع النبي عَيْنَا بطحان ، فتوضأ للصلاة وتوضأنا لها ، فصلى العصر بعدما غربت الشمس ثم صلى بعدها المغرب(١) .

وقد استاء رسول الله عَلِيْكِ لفوات هذه الصلاة حتى دعا على المشركين ، ففي البخاري عن على عن النبي عَلِيْكُ أنه قال يوم الحندق : ملاً الله عليهم بيوتهم وقبورهم ناراً كما شغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غابت الشمس(٢) .

وفي مسند أحمد والشافعي أنهم حبسوه عن صلاة الظهر والعصر والمغرب والعشاء، فصلاهن جميعاً. قال النووي: وطريق الجمع بين هذه الروايات أن وقعة الخندق بقيت أياماً فكان هذا في بعض الأيام، وهذا في بعضها. انتهى (٢).

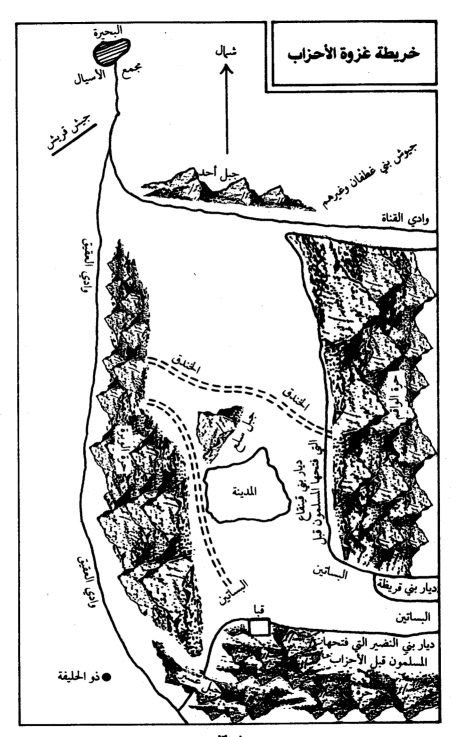
ومن هنا يؤخذ أن محاولة العبور من المشركين ، والمكافحة المتواصلة من المسلمين دامت أياماً ، إلا أن الخندق لما كان حائلاً بين الجيشين لم يجر بينهما قتال مباشر وحرب دامية ، بل اقتصروا على المراماة والمناضلة .

وفي هذه المراماة قتل رجال من الجيشين ، يعدون على الأصابع ستة من المسلمين وعشرة من المشركين ، بينها كان قتل واحد أو اثنين منهم بالسيف .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٩٠/٢ ٥ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٣) مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص٢٨٧ ، وشرح مسلم للنووي ٢٢٧/١ .



وفي هذه المراماة رُمي سعد بن معاذ رضي الله عنه بسهم فقطع منه الأكحل ، رماه رجل من قريش يقال له حبان بن العرقة ، فدعا سعد : اللهم إنك تعلم أنه ليس أحد أحب إليَّ أن أجاهدهم فيك من قوم كذبوا رسولك وأخرجوه ، اللهم فإني أظن أنك قد وضعت الحرب بيننا وبينهم ، فإن كان بقي من حرب قريش شيء فأبقني لهم ؛ حتى أجاهدهم فيك ، وإن كنت وضعت الحرب فافجرها واجعل موتتي فيها(۱) . وقال في آخر دعائه : ولا تمتني حتى تقر عيني من فريظة(۱) .

وبينا كان المسلمون يواجهون هذه الشدائد على جبهة المعركة كانت أفاعي الدس والتآمر تتقلب في جحورها ، تريد إيصال السم داخل أجسادهم . انطلق كبير مجرمي بني النضير إلى ديار بني قريظة ، فأتى كعب بن أسد القرظي - سيد بني قريظة ، وصاحب عقدهم وعهدهم ، وكان قد عاقد رسول الله علياته على أن ينصره إذا أصابته حرب كما تقدم - فضرب عليه حيى الباب ، فأغلقه كعب دونه ، فما زال يكلمه حتى فتح له بابه ، فقال حيى : إني قد جئتك يا كعب بعز الدهر وببحر طام ، جئتك بقريش على قادتها وسادتها ، حتى أنزلتهم بمجمع الأسيال من رومة ، وبغطفان على قادتها وسادتها حتى أنزلتهم بذنب نقمى إلى جانب أحد ، قد عاهدوني وعاقدوني على أن لا يبرحوا حتى نستأصل محمداً ومن معه .

فقال له كعب : جئتني والله بذل الدهر وبجهام قد هراق ماؤه ، فهو يرعد ويبرق ، ليس فيه شيء ، ويحك يا حيى ! فدعني وما أنا عليه ، فإني لم أر من محمد إلا صدقاً ووفاءً .

فلم يزل حيى بكعب يفتله في الذروة والغارب ، حتى سمح له على أن أعطاه عهداً من الله وميثاقاً: لئن رجعت قريش وغطفان ، ولم يصيبوا محمداً أن أدخل معك في حصنك ، حتى يصيبني ما أصابك ، فنقض كعب بن أسد عهده ، وبرىء مما كان بينه وبين المسلمين ، ودخل مع المشركين في المحاربة ضد المسلمين (٢).

وفعلاً قد قامت يهود بني قريظة بعمليات الحرب . قال ابن إسحاق : كانت صفية بنت عبد المطلب في فارع حصن حسان بن ثابت ، وكان حسان فيه مع النساء والصبيان ، قالت

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٩١/٣ ٥.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۳۳۷/۳.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ۲/۰۲۲ ، ۲۲۱ .

صفية: فمر بنا رجل من يهود ، فجعل يطيف بالحصن ، وقد حاربت بنو قريظة ، وقطعت ما بينها وبين رسول الله عليه وليس بيننا وبينهم أحد يدفع عنا ، ورسول الله عليه والمسلمون في نحور عدوهم ، لا يستطيعون أن ينصرفوا عنهم إن أتانا آت ، قالت : فقلت يا حسان ، إن هذا اليهودي كما ترى يطيف بالحصن ، وإني والله ما آمنه أن يدل على عورتنا مَنْ وراءنا من يهود ، وقد شغل عنا رسول الله عليه وأصحابه ، فانزل إليه فاقتله . قال : والله لقد عرفت ما أنا بصاحب هذا ، قالت : فاحتجزت م أخذت عموداً ، ثم نزلت من الحصن إليه ، فضربته بالعمود حتى قتلته ، ثم رجعت إلى الحصن ، وقلت : يا حسان انزل إليه فاسلبه ، فإنه لم يمنعني من سلبه إلا أنه رجل . قال : ما لي بسلبه من حاجة (١) .

وقد كان لهذا الفعل المجيد من عمة الرسول الله عَلَيْكُ أثر عميق في حفظ ذراري المسلمين ونسائهم ، ويبدو أن اليهود ظنوا أن هذه الآطام والحصون في منعة من الجيش الإسلامي – مع أنها كانت خالية عنهم تماماً – فلم يجترئوا مرة ثانية للقيام بمثل هذا العمل ، إلا أنهم أخذوا يمدون الغزاة الوثنيين بالمؤن كدليل عملي على انضامهم إليهم ضد المسلمين ، حتى أخذ المسلمون من مؤنهم عشرين جملاً .

وانتهى الخبر إلى رسول الله عَلَيْكُ وإلى المسلمين فبادر إلى تحقيقه ، حتى يستجلي موقف قريظة ، فيواجهه بما يجب من الوجهة العسكرية ، وبعث لتحقيق الخبر السعدين : سعد بن معاذ ، وسعد بن عبادة ، وعبد الله بن رواحة ، وخوات بين جبير ، وقال : « انطلقوا حتى تنظروا أحق ما بلغنا عن هؤلاء القوم أم لا ؟ فإن كان حقاً فالحنوا لي لحناً أعرفه ، ولا تفتوا في أعضاد الناس ، وإن كانوا على الوفاء فاجهروا به للناس » . فلما دنوا منهم وجدوهم على أخبث ما يكون ، فقد جاهروهم بالسب والعداوة ، ونالوا من رسول الله عقوقية ، وقالوا : من رسول الله ؟ لا عهد بيننا وبين محمد ، ولا عقد . فانصرفوا عنهم ، فلما أقبلوا على رسول الله عقوقية لحنوا له ،

<sup>(</sup>١) احتجزت: شدت وسطها.

 <sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲۲۸/۲. يحمل هذا الحديث على أن حساناً كان جباناً ، وقد دفع هذا بعض العلماء وأنكره ، وذلك
أن الحديث منقطع الإسباد ، ولو صح لهجي به حسان ، وإن صح الحديث فربما كان حسان معتلاً في ذلك
اليوم ، وهذا أولى ما تأول .

وعلى رغم محاولتهم إخفاء الحقيقة تفطن الناس لجلية الأمر ، فتجسد أمامهم خطر رهيب .

وقد كان أحرج موقف يقفه المسلمون ، فلم يكن يحول بينهم وبين قريظة شيء يمنعهم من الحلف ، بينا كان أمامهم جيش عرمرم لم يكونوا يستطيعون الانصراف عنه ، وكانت ذراريهم ونساؤهم بمقربة من هؤلاء الغادرين في غير منعة وحفظ ، وصاروا كا يقول الله تعالى : ﴿ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصُلُ وَيَلُغُتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنكِجِرَ وَيَظُنُونَ بِاللّهِ ٱلظّنُونَا فَيْ هَنَالِكَ ٱبْتُلِي وَاقْرَبُونَ وَيَظُنُونَ بِاللّهِ ٱلظّنُونَا فَيْ هَنَالِكَ ٱبْتُلِي الْمُقْرِفِ وَرَبُولُ وِلْوَالْا شَعِض المنافقين ، وَالْمَوْنُ وَالْوَلُولُ وِلْوَالْا شَعِدنا أَن نَاكل كنوز كسرى وقيصر ، وأحدنا اليوم لا يأمن على نفسه عنى الله على الله الغائط . وحتى قال بعض آخر في ملاً من رجال قومه: إن بيوتناعورة من العدو ، فأذن لنا أن نحرج ، فنرجع إلى دارنا، فإنها خارج المدينة ، وحتى همت بنو سلمة بالفشل وفي هؤلاء أنول الله تعالى : ﴿ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنفِقُونَ وَالَّذِينَ فِ مُنْكُم الْوَعَدَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَإِلَا فَيْرَا اللّهُ وَاللّهُ وَا

ثم إن الله عز وجل – وله الحمد – صنع أمراً من عنده خذل به العدو ، وهزم جموعهم ، وفل حدهم ، فكان مما هياً من ذلك أن رجلاً من غطفان يقال له نعيم بن مسعود بن عامر الأسجعي – رضي الله عنه – جاء إلى رسول الله عنقال : يا رسول الله إلى قد أسلمت ، وإن قومي لم يعلموا بإسلامي ، فمرني ما شئت ، فقال رسول الله علم الله علموا بإسلامي ، فمرني ما شئت ، فقال رسول الله علم إلى بني قريظة – وكان واحد ، فخذل عنا ما استطعت ، فإن الحرب خدعة » ، فذهب من فوره إلى بني قريظة – وكان عشيراً لهم في الجاهلية – فدخل عليهم وقال : قد عرفتم ودي إياكم ، وخاصة ما بيني وبينكم ، قالوا : صدقت . قال : فإن قريشاً ليسوا مثلكم ، البلد بلدكم فيه أموالكم وأبناؤكم ونساؤكم ، قالوا : صدقت . قال : فإن قريشاً ليسوا مثلكم ، البلد بلدكم فيه أموالكم وأمناؤكم ونساؤكم ، ولا تقدرون أن تتحولوا منه إلى غيره ، وإن قريشاً وغطفان قد جاؤوا لحرب محمد وأصحابه ، وقد ظاهرتموهم عليه ، وبلدهم وأموالهم ونساؤهم بغيره ، فإن أصابوا فرصة انتهزوها ، وإلا لحقوا ببلادهم وتركوكم ومحمداً فانتقم منكم ، قالوا فما العمل يا نعيم ؟ قال : لا تقاتلوا معهم حتى يعطوكم رهائن . قالوا : لقد أشرت بالرأي .

ثم مضى نعيم على وجهه إلى قريش ، وقال لهم : تعلمون ودي لكم ونصحي لكم ؟ قالوا : نعم ، قال : إن اليهود قد ندموا على ما كان منهم من نقض عهد محمد وأصحابه ، وإنهم قد راسلوه أنهم يأخذون منكم رهائن يدفعونها إليه ، ثم يوالونه عليكم ، فإن سألوكم رهائن فلا تعطوهم ، ثم ذهب إلى غطفان ، فقال لهم مثل ذلك .

فلما كان ليلة السبت من شوال – سنة ٥هـ – بعثوا إلى اليهود: أنا لسنا بأرض مقام ، وقد هلك الكراع والحف ، فانهضوا بنا حتى نناجز محمداً ، فأرسل إليهم اليهود أن اليوم هو يوم السبت ، وقد علمتم ما أصاب من قبلنا حين أحدثوا فيه ، ومع هذا فإنا لا نقاتل معكم حتى تبعثوا إلينا رهائن . فلما جاءتهم رسلهم بذلك قالت قريش وغطفان : صدقكم والله نعيم ، فبعثوا إلى اليهود : إنا والله لا نرسل إليكم أحداً ، فاخرجوا معنا حتى نناجز محمداً . فقالت قريظة : صدقكم والله نعيم . فتخاذل الفريقان ، ودبت الفرقة بين صفوفهم ، وخارت عزائمهم .

وكان المسلمون يدعون الله تعالى: ( اللهم استر عوراتنا وآمن روعاتنا ) ودعا رسول الله على على الأحزاب ، قال: ( اللهم منزل الكتاب ، سريع الحساب ، اهزم الأحزاب ، اللهم اهزمهم وزازلهم (١٠) .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الجهاد ٤١١/١ ، وكتاب المغازي ٢١٠/٥ .

وقد سمع الله دعاء رسوله والمسلمين ، فبعد أن دبت الفرقة في صفو ف المشركين ، وسرى بينهم التخاذل ، أرسل الله عليهم جنداً من الريح ، فجعلت تقوض خيامهم ، ولا تدع لهم قدراً إلا كفأتها ، ولا طنباً إلا قلعته ، ولا يقر لهم قرار ، وأرسل جنداً من الملائكة يزلزلونهم ، ويلقون في قلوبهم الرعب والحوف .

وأرسل رسول الله على في تلك الليلة الباردة القارسة حذيفة بن اليمان يأتيه بخبرهم ، فوجدهم على هذه الحال ، وقد تهيأوا للرحيل ، فرجع إلى رسول الله على ، فأخبره برحبل القوم ، فأصبح رسول الله على وقد رد الله عدوه بغيظه لم ينالوا خيراً ، وكفاه الله قتالهم ، فصدق وعده ، وأعز جنده ، ونصر عبده ، وهزم الأحزاب وحده ، فرجع إلى المدينة .

وكانت غزوة الحندق سنة خمس من الهجرة في شوال على أصح القولين ، وأقام المشركون محاصرين رسول الله عليات والمسلمين شهراً أو نحو شهر ، ويبدو بعد الجمع بين المصادر أن بداية فرض الحصار كانت في شوال ، ونهايت في ذي القعدة ، وعند ابن سعد أن انصراف رسول الله عليات من الحندق كان يوم الأربعاء لسبع بقين من ذي القعدة .

إن معركة الأحزاب لم تكن معركة خسائر ؛ بل كانت معركة أعصاب ، لم يجر فيها قتال مرير ، إلا أنها كانت من أحسم المعارك في تاريخ الإسلام ، تمخضت عن تخاذل المشركين ، وأفادت أن أية قوة من قوات العرب لا تستطيع استئصال القوة الصغيرة التي تنمو في المدينة ، لأن العسرب لم تكن تستطيع أن تأتي بجمع أقوى مما أتت به في الأحزاب ، ولذلك قال رسول الله عليه عن أجلى الله الأحزاب : و الآن نغزوهم ولا يغزوننا ، نحن نسير إليهم ه(١) .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢/ ٩٠ .

# غزوة بني قريظة

وفي اليوم الذي رجع فيه رسول الله إلى المدينة ، جاءه جبريل عليه السلام عند الظهر ، وهو يغتسل في بيت أم سلمة ، فقال : أو قد وضعت السلاح ؟ فإن الملائكة لم تضع أسلحتهم ، وما رجعت الآن إلا من طلب القوم ، فانهض بمن معك إلى بني قريظة ، فإني سائر أمامك أزلزل بهم حصونهم ، وأقذف في قلوبهم الرعب ، فسار جبريل في موكبه من الملائكة .

فأمر رسول الله عَلِيْكُ مؤذناً فأذن في الناس: من كان سامعاً مطيعاً فلا يصلين العصر إلا ببني قريظة. واستعمل على المدينة ابن أم مكتوم، وأعطى الراية على بن أبي طالب، وقدّمه إلى بني قريظة فسار على حتى إذ دنا من حصونهم سمع منها مقالة قبيحة لرسول الله عَلَيْكُم.

وخرج رسول الله عليه في موكبه من المهاجرين والأنصار ، حتى نزل على بئر من آبار قريظة ، يقال لها بئر أنا ، وبادر المسلمون إلى امتثال أمره ، ونهضوا من فورهم ، وتحركوا نحو قريظة ، وأدركتهم العصر في الطريق ، فقال بعضهم : لا نصليها إلا في بني قريظة كما أمرنا ، حتى أن رجالاً منهم صلوا العصر بعد العشاء الآخرة ، وقال بعضهم : لم يرد منا ذلك ، وإنما أراد سرعة الحروج ، فصلوها في الطريق ، فلم يعنف واحدة من الطائفتين .

هكذا تحرك الجيش الإسلامي نحو بني قريظة أرسالاً ، حتى تلاحقوا بالنبي عَلَيْكُم ، وهم ثلاثة آلاف ، والخيل ثلاثون فرساً ، فنازلوا حصون بني قريظة ، وفرضوا عليهم الحصار .

ولما اشتد عليهم الحصار عرض عليهم رئيسهم كعب بن أسد ثلاث خصال: إما أن يسلموا ، ويدخلوا مع محمد عليه في دينه ، فيأمنوا على دمائهم وأموالهم وأبنائهم ونسائهم – وقد قال لهم: والله لقد تبين لكم أنه لنبي مرسل ، وأنه الذي تجدونه في كتابكم – وإما أن يقتلوا ذراريهم ونساءهم بأيديهم ، ويخرجوا إلى النبي عليه بالسيوف مصلتين ، يناجزونه حتى يظفروا بهم ، أو يقتلوا عن آخرهم ، وإما أن يهجموا على رسول الله عليه وأصحابه ، ويكبسوهم يوم السبت ؛ لأنهم قد أمنوا أن يقاتلوهم فيه ، فأبوا أن يجبوه إلى واحدة من هذه الخصال الثلاث ،

وحينقذ قال سيدهم كعب بن أسد ( في انزعاج وغضب ) : ما بات رجل منكم منذ ولدته أمه ليلة واحدة من الدهر حازماً .

ولم يبق لقريظة بعد رد هذه الخصال الثلاث إلا أن ينزلوا على حكم رسول الله على الكنهم أرادوا أن يتصلوا ببعض حلفائهم من المسلمين ، لعلهم يتعرفون ماذا سيحل بهم إذا نزلوا على حكمه ، فبعثوا إلى رسول الله على الله الرجال ، وجهش النساء والصبيان يبكون في وكانت أمواله وولده في منطقتهم ، فلما رأوه قام إليه الرجال ، وجهش النساء والصبيان يبكون في وجهه ، فرق لهم ، وقالوا : يا أبا لبابة أترى أن ننزل على حكم محمد ؟ قال : نعم ! وأشار بيده إلى حلقه ، يقول إنه الذي ، ثم علم من فوره أنه خان الله ورسوله فمضى على وجهه ، ولم يرجع إلى رسول الله على الله على المسجد النبوي بالمدينة ، فربط نفسه بسارية المسجد ، وحلف أن لا يحله إلا رسول الله على الما على الله على

وبرغم ما أشار إليه أبو لبابة قررت قريظة النزول على حكم رسول الله على الله والآبار ومناعة بالسلطاعة اليهود أن يتحملوا الحصار الطويل ؛ لتوفر المواد الغذائية والمياه والآبار ومناعة الحصون ، ولأن المسلمين كانوا يقاسون البرد القارس والجوع الشديد وهم في العراء ، مع شدة التعب الذي اعتراهم ؛ لمواصلة الأعمال الحربية من قبل بداية معركة الأحزاب ، إلا أن حرب قريظة كانت حرب أعصاب ، فقد قذف الله في قلوبهم الرعب ، وأخذت معنوياتهم تنهار ، وبلغ هذا الانهيار إلى نهايته أن تقدم على بن أبي طالب ، والزبير بن العوام ، وصاح على : يا كتيبة الإيمان ، والله لأذوقن ما ذاق حمزة أو لأفتحن حصنهم .

وحينشذ بادروا إلى النزول على حكم رسول الله على المناسب وأمر رسول الله على باعتقال الرجال ، فوضعت القيود في أيديهم تحت إشراف محمد بن مسلمة الأنصاري، وجعلت النساء والذراري بمعزل عن الرجال في ناحية ، وقامت الأوس إلى رسول الله علي فقالوا : يا رسول الله ، قد فعلت في بني قينقاع ما قد علمت ، وهم حلفاء إخواننا الخزرج ، وهؤلاء موالينا ، فأحسن فيهم ، فقال : ألا ترضون أن يحكم فيهم رجل منكم ؟ قالوا : بلى ، قال : فذاك إلى سعد بن معاذ . قالوا : قد رضينا .

فأرسل إلى سعد بن معاذ ، وكان في المدينة ، لم يخرج معهم ؛ للجرح الذي كان أصاب أكحله في معركة الأحزاب ، فأركب حماراً ، وجاء إلى رسول الله عَلَيْكُ ، فجعلوا يقولون وهم كنفيه : يا سعد ، أجمل في مواليك فأحسن فيهم ، فإن رسول الله عَلَيْكُ قد حكمك لتحسن فيهم ، وهو ساكت لا يرجع إليهم شيئاً ، فلما أكاروا عليه قال : لقد آن لسعد أن لا تأخذه في الله لومة لائم ، فلما سمعوا ذلك منه رجع بعضهم إلى المدينة فنعى إليهم القوم .

ولما انتهى سعد إلى النبي عَلَيْكُ قال للصحابة: قوموا إلى سيدكم. فلما أنزلوه قالوا: يا سعد، إن هؤلاء القوم قد نزلوا على حكمك. قال: وحكمي نافذ عليهم ؟ قالوا: نعم. قال: وعلى المسلمين ؟ قالوا: نعم. قال: وعلى من ههنا ؟ – وأعرض بوجهه، وأشار إلى ناحية رسول الله عَلِيْكُ إجلالاً له وتعظياً – قال: نعم وعليّ. قال: فإني أحكم فيهم أن يقتل الرجال، وتسبى الذرية، وتقسم الأموال، فقال رسول الله عَلَيْكُ : لقد حكمت فيهم بحكم الله من فوق سبع سماوات.

وكان حكم سعد في غاية العدل والإنصاف ، فإن بني قريظة بالإضافة إلى ما ارتكبوا من الغدر الشنيع – كانوا قد جمعوا لإبادة المسلمين ألفاً وخمسائة سيف ، وألفين من الرماح ، وثلاثمائة درع ، وخمسائة ترس وحجفة ، حصل عليها المسلمون بعد فتح ديارهم .

وأمر رسول الله علي فحبست بنو قريظة في دار بنت الحارث امرأة من بني النجار ، وحفرت لهم خنادق في سوق المدينة ، ثم أمر بهم فجعل يذهب بهم إلى الخنادق أرسالاً أرسالاً ، وتضرب في تلك الخنادق أعناقهم . فقال من كان بعد في الحبس لرئيسهم كعب بن أسد : ما تراه يصنع بنا ؟ فقال : أفي كل موطن لا تعقلون أما ترون الداعي لا ينزع ؟ والذاهب منكم لا يرجع ؟ هو والله القتل . وكانوا ما بين الستائة إلى السبعمائة ، فضربت أعناقهم .

وهكذا تم استئصال أفاعي الغدر والخيانة ، الذين كانوا قد نقضوا الميثاق المؤكد ، وعاونوا الأحزاب على إبادة المسلمين في أحرج ساعة كانوا يمرون بها في حياتهم – وكانوا قد صاروا بعملهم هذا من أكابر مجرمي الحروب الذين يستحقون المحاكمة والإعدام – .

وقتل مع هؤلاء شيطان بني النصير ، وأحد أكابر مجرمي معركة الأحزاب حيى بن أخطب والد صفية أم المؤمنين رضي الله عنها ، كان قد دخل مع بني قريظة في حصنهم حين رجعت عنهم قريش وغطفان ؛ وفاءً لكعب بن أسد بما كان عاهده عليه حينا جاء يثيره على الغدر والخيانة أيام

غزوة الأحزاب، فلما أتي به \_ وعليه حلة قد شقها من كل ناحية بقدر أنملة لئلا يسلبها \_ مجموعة يداه إلى عنقه بحبل، قال لرسول الله عليه أما والله ما لمت نفسي في معاداتك، ولكن من يغالب الله يغلب. ثم قال: أيها الناس، لا بأس بأمر الله، كتاب وقدر وملحمة كتبها الله على بني إسرائيل، ثم جلس فضربت عنقه.

وقتل من نسائهم امرأة واحدة ، كانت قد طرحت الرحا على خلاد بن سويد فقتلته ، فقتلت لأجل ذلك .

وكان قد أمر رسول الله بقتل من أنبت ، وترك من لم ينبت ، فكان ممن لم ينبت عطية القرظي ، فترك حيا ، فأسلم ، وله صحبة .

واستوهب ثابت بن قيس الزبير بن باطا وأهله وماله – وكانت للزبير يد عند ثابت – فوهبهم له ، فقال ثابت بن قيس : قد وهبك رسول الله عَلَيْكُم إلي ، ووهب لي مالك وأهلك فهم لك . فقال ثابت بعد أن علم بمقتل قومه : سألتك بيدي عندك يا ثابت إلا ألحقتني بالأحبة ، فضرب عنقه ، وألحقه بالأحبة من اليهود ، واستحيا ثابت – من ولد الزبير بن باطا – عبد الرحمن بن الزبير ، فأسلم ، وله صحبة . واستوهبت أم المنذر سلمي بنت قيس النجارية رفاعة بن سموأل القرظي ، فوهبه لها ، فاستحيته ، فأسلم ، وله صحبة .

وأسلم منهم تلك الليلة نفر من قبل النزول ، فحقنوا دماءهم وأموالهم وذراريهم . وخرج تلك الليلة عمرو – وكان رجلاً لم يدخل مع بني قريظة في غدرهم برسول الله عَلَيْكُ – فرآه محمد بن مسلمة قائد الحرس النبوي ، فخلى سبيله حين عرفه ، فلم يعلم أين ذهب .

وقسم رسول الله عَلَيْظُ أموال بني قريظة بعد أن أخرج منها الخمس ، فأسهم للفارس ثلاثة أسهم ، سهمان للفرس وسهم للفارس ، وأسهم للراجل سهماً واحداً ، وبعث من السبايا إلى نجد تحت إشراف سعد بن زيد الأنصاري ، فابتاع بها خيلاً وسلاحاً .

واصطفى رسول الله عَلِيْكِ لنفسه من نسائهم ريحانة بنت عمرو بن خناقة ، فكانت عنده حتى توفي عنها وهي في ملكه ، هذا ما قاله ابن إسحاق(١) وقال الكلبي : إنه عَلَيْكُ أُعتقها ، وتزوجها سنة ٦هـ ، وماتت مرجعه من حجة الوداع فدفنها بالبقيع(١) .

<sup>(</sup>۱) انظر ابن هشام ۲۶۵/۲.

<sup>(</sup>٢) تلقيح فهوم أهل الأثر ص١٢.

ولما أتم أمر قريظة أجيبت دعوة العبد الصالح سعد بن معاذ رضي الله عنه – التي قدمنا ذكرها في غزوة الأحزاب – وكان النبي علي قد ضرب له حيمة في المسجد ليعوده من قريب ، فلما تم أمر قريظة انتقضت جراحته . قالت عائشة : فانفجرت من لبته فلم يرعهم – وفي المسجد خيمة من بني غفار – إلا والدم يسيل إليهم ، فقالوا : يا أهل الخيمة ، ما هذا يأتينا من قبلكم ، فإذا سعد يغذوا جرحه دماً ، فمات منها(۱) .

وفي الصحيحين عن جابر أن رسول الله عَلَيْكُ قال : اهتز عرش الرحمن لموت سعد بن معاذ أن . وصحح الترمذي من حديث أنس : قال : لما حملت جنازة سعد بن معاذ قال المنافقون : ما أخف جنازته ، فقال رسول الله عَلَيْكُ : « إن الملائكة كانت تحمله »(٢) .

قتل في حصار بني قريظة رجل واحد من المسلمين ، وهو خلاد بن سويد ، الذي طرحت عليه الرحى امرأة من قريظة ، ومات في الحصار أبو سنان بن محصن أخو عكاشة .

أما أبو لبابة ، فأقام مرتبطاً ست ليال ، تأتيه امرأته في وقت كل صلاة فتحله للصلاة ، ثم يعود فيرتبط بالجذع ، ثم نزلت توبته على رسول الله على سَحَراً ، وهو في بيت أم سلمة ، فقامت على باب حجرتها ، وقالت لي : يا أبا لبابة أبشر فقد تاب الله عليك ، فثار الناس ليطلقوه ، فأبى أن يطلقه أحد إلا رسول الله عليك ، فلما مر النبي عليك خارجاً إلى صلاة الصبح الطلقه

وقعت هذه الغزوة في ذي القعدة سنة ٥هـ ، ودام الحصار خمساً وعشرين ليلة(١٠) .

وأنزل الله تعالى في غزوة الأحزاب وبني قريظة آيات من سورة الأحزاب ، علق فيها على أهم جزئيات الوقعة بين حال المؤمنين والمنافقين ، ثم تخذيل الأحزاب ، ونتائج الغدر من أهل الكتاب .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٩١/٢ ٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٥٣٦/١ ، وصحيح مسلم ٢٩٤/٢ ، وجامع الترمذي ٢٢٥/٢ .

<sup>(</sup>٣) جامع الترمذي ٢٢٥/٢.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٢٣٧/٢ ، ٢٣٨ ، وانظر لتفصيل هذه الغزوة ابن هشام ٢٣٣/٢ إلى ٢٧٣ وصحيح البخاري (٤) ابن هشام ٢٧٣/٢ ، ٢٣٧ ، ٢٨٧ ، ختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص٢٨٧ ، ٢٨٧ ، ٢٨٨ . ٢٨٨ ، ٢٨٩ . ٢٨٩ . ٢٨٨ .

# النشاط العسكري بعد هذه الغزوة

## مقتل سلام بن أبي الحقيق

الأحزاب ضد المسلمين وأعانهم بالمؤن والأموال الكثيرة(١) ، وكان يؤذي رسول الله عَلَيْكُم ، فلما فرغ المسلمون من أمر قريظة استأذنت الخزرج رسول الله عَيْضَةً في قتله ، وكان قتل كعب بن الأشرف على أيدي رجال من الأوس ، فرغبت الخزرج في إحراز فضيلة مثل فضيلتهم ؛ فلذلك أسرعوا إلى هذا الاستئذان .

وأذن رسول الله عَلَيْتُ في قتله ، ونهى عن قتل النساء والصبيان ، فخرجت مفرزة قوامها خمسة رجال ، كلهم من بني سلمة من الخزرج ، قائدهم عبد الله بن عتيك .

خرجت هذه المفرزة ، واتجهت نحو خيبر ، إذ كان هناك حصن أبي رافع ، فلما دنوا منه - وقد غربت الشمس ، وراح الناس بسرحهم - قال عبد الله بن عتيك لأصحابه : اجلسوا مكانكم ، فإني منطلق ومتلطف للبواب ، لعلى أن أدخل ، فأقبل حتى دنا من الباب ، ثم تقنع بثوبه كأنه يقضي حاجته ، وقد دخل الناس ، فهتف به البواب : يا عبد الله إن كنت تريد أن تدخل فادخل ، فإني أريد أن أغلق الباب .

قال عبد الله بن عتيك: فدخلت فكمنت، فلما دخل الناس أغلق الباب، ثم علق الأغاليق على ود(٢) قال : فقمت إلى الأقاليد فأخذتها ، ففتحت الباب ، وكان أبو رافع يسمر عنده ، وكان في علالي له ، فلما ذهب عنه أهل سمره صعدت إليه ، فجعلت كلما فتحت باباً أغلقت علي من داخل . قلت : إن القوم لو نذروا بي لم يخلصوا إلي حتى أقتله ، فانتهيت إليه ، (١) انظر فتح الباري ٣٤٣/٧.

<sup>(</sup>٢) أي المفاتيح على وتد .

فإذا هو في بيت مظلم وسط عياله ، لا أدري أين هو من البيت . قلت : آبا رافع ، قال : من هذا ؟ فأهويت نحو الصوت فأضربه ضربة بالسيف وأنا دهش ، فما أغنيت شيئاً ، وصاح ، فخرجت من البيت فأمكث غير بعيد ، ثم دخلت إليه ، فقلت : وما هذا الصوت يا أبا رافع ؟ فقال : لأمك الويل ، إن رجلاً في البيت ضربني قبلُ بالسيف ، قال : فأضربه ضربة أثخنته ولم أقتله . ثم وضعت ضبيب السيف في بطنه حتى أخذ في ظهره ، فعرفت أني قتلته ، فجعلت أفتح الأبواب باباً باباً ، حتى انتهيت إلى درجة له ، فوضعت رجلي ، وأنا أرى أني قد انتهيت إلى الأرض ، فوقعت في ليلة مقمرة ، فانكسرت ساقي ، فعصبتها بعمامة ، ثم انطلقت حتى جلست الأرض ، فوقعت في ليلة مقمرة ، فانكسرت ساقي ، فعصبتها بعمامة ، ثم انطلقت حتى جلست على الباب . فقلت : لأخرج الليلة حتى أعلم أقتلته؟ فلما صاح الديك صاح الناعي على السور فقال : أنعي أبا رافع تاجر أهل الحجاز ، فانطلقت إلى أصحابي فقلت : النجاء ، فقد قتل الله أبا رافع . فانتهيت إلى النبي عليه ، فحدثته فقال : و ابسط رجلك ، فبسطت رجلي فمسحها فكأنما لم أشتكها ه(١).

هذه رواية البخاري ، وعند ابن إسحاق أن جميع النفر دخلوا على أبي رافع ، واشتركوا في قتله ، وأن الذي تحامل عليه بالسيف حتى قتله هو عبد الله بن أنيس ، وفيه أنهم لما قتلوه ليلاً ، وانكسرت ساق عبد الله بن عتيك حملوه ، وأتوا منهراً من عيونهم فدخلوا فيه ، وأوقد اليهود النيران ، واشتدوا في كل وجه ، حتى إذا يئسوا رجعوا إلى صاحبهم ، وإنهم حين رجعوا احتملوا عبد الله بن عتيك حتى قدموا على رسول الله علياً (١) .

كان مبعث هذه السرية في ذي القعدة أو ذي الحجة سنة ٥هـ<sup>(٢)</sup> .

ولما فرغ رسول الله على من الأحزاب وقريظة ، واقتص من مجرمي الحروب أخذ يوجه حملات تأديبية إلى القبائل والأعراب ، الذين لم يكونوا يستكينون للأمن والسلام إلا بالقوة .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢/٧٧٥ .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲/۲۶۷ ، ۲۷۵ .

<sup>(</sup>٣) رحمة للمالمين ٢٢٣/٢ مع ما يؤخذ من المصادر الأخرى المذكورة في غزوة الأحزاب وقريظة .

#### سرية محمد بن مسلمة:

كانت أول سرية بعد الفراغ من الأحزاب وقريظة ، وكان عدد قوات هذه السرية ثلاثين راكباً .

تحركت هذه السرية إلى القرطاء ، بناحية ضرية بالبكرات من أرض نجد ، وبين ضرية والمدينة سبع ليال ، تحركت لعشر ليال خلون من المحرم سنة ٦هـ إلى بطن بني بكر بن كلاب ، فلما أغارت عليهم هرب سائرهم ، فاستاق المسلمون نعماً وشاءً ، وقدموا المدينة لليلة بقيت من المحرم ومعهم ثمامة بن أثال الحنفي سيد بني حنيفة ، كان قد خرج متنكراً لاغتيال النبي عَلَيْكُم بأمر من مسيلمة الكذاب(١) ، فأخذه المسلمون ، فلما جاءوا به ربطوه بسارية من سواري المسجد ، فخرج إليه النبي عليه فقال: « ما عندك يا ثمامة » ؟ فقال: عندي خير يا محمد ، إن تقتل تقتل ذا دم ، وإن تنعم تنعم على شاكر ، وإن كنت تريد المال فسل تعط منه ما شئت ، فتركه ، ثم مرّ به مرة أخرى ، فقال له مثل ذلك ، فرد عليه كما رد عليه أولاً ، ثم مر مرة ثالثة فقال – بعد ما دار بينهما الكلام السابق: أطلقوا ثمامة ، فأطلقوه ، فذهب إلى نخل قريب من المسجد ، فاغتسل ، ثم جاءه فأسلم ، وقال : والله ما كان على وجه الأرض وجه أبغض إلىّ من وجهك ، فقد أصبح وجهك أحب الوجوه إليّ ، ووالله ما كان على وجه الأرض دين أبغض على من دينك ، فقد أصبح دينك أحب الأديان إلى ، وإن خيلك أخذتني وأنا أريد العمرة ، فبشره رسول الله عَلِيْكُ ، وأمره أن يعتمر ، فلما قدم على قريش قالوا : صبأت يا ثمامة ، قال : لا والله ، ولكني أسلمت مع محمد عَلِيُّكُ ، ولا والله لا يأتيكم من اليمامة حبة حنطة حتى يأذن فيها رسول الله عَلِيْتُكُم . وكانت يمامة ريف مكة ، فانصرف إلى بلاده ، ومنع الحمل إلى مكة ، حتى جهدت قريش ، وكتبوا إلى رسول الله عَلِيُّكُ يسألونه بأرحامهم أن يكتب إلى ثمامة يخلي إليهم حمل الطعام ، ففعل رسول الله عليه (٢) .

## غزوة بني لحيان:

بنو لحيان هم الذين كانوا قد غدروا بعشرة من أصحاب رسول الله عَلِيلَةُ بالرجيع ، وتسببوا في إعدامهم ، ولكن لما كانت ديارهم متوغلة في الحجاز إلى حدود مكة ، والتارات الشديدة قائمة

<sup>(</sup>١) السيرة الحلبية ٢٩٧/٢.

<sup>(</sup>٢) ﴿ زَادُ المُعَادُ ١١٩/٢ ، مُختصرُ سيرة الرسولُ للشيخ عبد الله النجدي ص٢٩٣ ، ٢٩٣ .

بين المسلمين وقريش والأعراب ، لم يكن يرى رسول الله عَيْنَا أن يتوغل في البلاد بمقربة من العدو الأكبر ، فلما تخاذلت الأحزاب ، واستوهنت عزائمهم ، واستكانوا للظروف الراهنة إلى حد ما ، رأى أن الوقت قد آن لأن يأخذ من بني لحيان ثأر أصحابه المقتولين بالرجيع ، فخرج إليهم في ربيع الأول أو جمادى الأولى سنة ٦هـ في مائتين من أصحابه ، واستخلف على المدينة ابن أم مكتوم ، وأظهر أنه يريد الشام ، ثم أسرع السير حتى انتهى إلى بطن غران – واد بين أمج وعسفان ، حيث كان مصاب أصحابه ، فترحم عليهم ودعا لهم – وسمعت به بنو لحيان ، فهربوا في رؤوس الحبال ، فلم يقدر منهم على أحد ، فأقام يومين بأرضهم ، وبعث السرايا ، فلم يقدروا عليهم ، فسار إلى عسفان ، فبعث عشرة فوارس إلى كراع الغميم لتسمع به قريش ، ثم رجع إلى المدينة ، وكانت غيبته عنها أربع عشرة ليلة .

#### متابعة البعوث والسرايا:

ثم تابع رسول الله عَلِيْكُ في إرسال البعوث والسرايا . وهاك صورة مصغرة منها :

١ – سرية عكاشة بن محصن إلى الغمر ، في ربيع الأول أو الآخر سنة ٦هـ . خرج عكاشة في أربعين رجلاً إلى الغمر ، ماء لبني أسد ، ففر القوم ، وأصاب المسلمون مائتي بعير ساقوها إلى الدينة .

٢ - سرية محمد بن مسلمة إلى ذي القصة ، في ربيع الأول أو الآخر سنة ٦هـ . خرج ابن مسلمة في عشرة رجال إلى القصة في ديار بني ثعلبة ، فكمن القوم لهم - وهم مائة - فلما ناموا قتلوهم ، إلا ابن مسلمة فإنه أفلت منهم جريحاً .

٣ - سرية أبي عبيدة بن الجراح إلى ذي القصة ، في ربيع الآخر سنة ٦هـ . وقد بعثه النبي عَلَيْكُ على إثر مقتل أصحاب محمد بن مسلمة ، فخرج ومعه أربعون رجلاً إلى مصارعهم ، فساروا ليلتهم مشاة ، ووافوا بني ثعلبة مع الصبح ، فأغاروا عليهم ، فأعجزوهم هرباً في الجبال ، وأصابوا رجلاً واحداً فأسلم ، وغنموا نعماً وشاءً .

٤ - سرية زيد بن حارثة إلى الجموم ، في ربيع الآخر سنة ٦هـ . والجموم ماء لبني سليم في مر الظهران ، خرج إليهم زيد فأصاب امرأة من مزينة يقال لها حليمة ، فدلتهم على محلة من بني

سَلِيم أَصَابُوا فَيَهَا نَعْماً وَشَاءً وأُسْرَى ، فَلَمَا قَفَلَ بَمَا أَصَابُ ، وَهُبُ رَسُولُ الله عَيْقَة للمزينية نفسها وزوجها .

- سرية زيد أيضاً إلى العيص ، في جمادى الأولى سنة ٦هـ ، في سبعين ومائة راكب ، وفيها أخذت أموال عير لقريش كان قائدها أبو العاص ختن رسول الله عليه ، وأفلت أبو العاص ، فأتى زينب فاستجار بها ، وسألها أن تطلب من رسول الله عليه الد أموال العير عليه ، ففعلت ، وأشار رسول الله عليه على الناس برد الأموال من غير أن يكرههم ، فردوا الكثير والقليل والكبير والصغير ، حتى رجع أبو العاص إلى مكة ، وأدى الودائع إلى أهلها ، أسلم وهاجر ، فرد عليه رسول الله عليه وينس بالنكاح الأول بعد ثلاث سنين ونيف . كا بت في الحديث الصحيح (١) ردها بالنكاح الأول ؛ لأن آية تحريم المسلمات على الكفار لم تكن نزلت إذ ذك ، وأما ما ورد من الحديث من أنه رد عليه بنكاح جديد أو رد عليه بعد ست سنين فلا يصح معنى ، كا أنه ليس بصحيح سنداً (١) . والعجب ممن يتمسكون بهذا الحديث الضعيف ، فإنهم معنى ، كا أنه ليس بصحيح سنداً (١) . والعجب ممن يتمسكون بهذا الحديث الضعيف ، فإنهم زينب ماتت في أوائل سنة ثمان . وقد بسطنا الدلائل في تعليقنا على بلوغ المرام ، وجنح موسى بن عقبة أن هذا الحادث وقع في سنة ٧ من قبل أبي بصير وأصحابه ، ولكن ذلك لا يطابق الحديث الصحيح ولا الضعيف .

٦ - سرية زيد أيضاً إلى الطرف أو الطرق ، في جمادى الآخرة سنة ٦هـ . خرج زيد في خمسة عشر رجلاً إلى بني ثعلبة ، فهربت الأعراب ، وخافوا أن يكون رسول الله عَيْقَالُهُ سار إليهم ، فأصاب من نعمهم عشرين بعيراً ، وغاب أربع ليال .

٧ – سرية زيد أيضاً إلى وادي القرى ، في رجب سنة ٦هـ . خرج زيد في اثني عشر رجلاً إلى وادي القرى ؛ لاستكشاف حركات العدو إن كانت هناك ، فهجم عليهم سكان وادي القرى ، فقتلوا تسعة ، وأفلت ثلاثة فيهم زيد بن حارثة (٦) .

<sup>(</sup>١) انظر سنن أبي داود مع شرحه عون المعبود باب إلى متى ترد عليه امرأته إذا أسلم بعدها .

<sup>(</sup>٢) انظر الكلام على الحديثين في تحفة الأحوذي ١٩٦/١٩٥/٢.

<sup>(</sup>٣) رحمة للعالمين ٢٢٦/٢ ، وانظر لهذه السرايا المصدر المذكور ، وزاد المعاد ١٢٠/٢ ، ١٢١ ، ١٢٢ ، وحواشي تلقيح فهوم أهل الأثر ص٢٨ ، ٢٩ .

٨ - سرية الخبط - تذكر هذه السرية في رجب سنة ٨ه ، ولكن السياق يدل على أنها كانت قبل الحديبية ، قال جابر ، بعثنا النبي عليه في ثلاثمائة راكب أميرنا أبو عبيدة بن الحراح ، نرصد عيراً لقريش ، فأصابنا جوع شديد حتى أكلنا الخبط ، فسمى جيش الخبط ، فنحر رجل ثلاث جزائر ، ثم نحر ثلاث جزائر ، ثم نحر ثلاث جزائر ، ثم إن أبا عبيدة نهاه ، فألقى إلينا البحر دابة يقال لها : العنبر ، فأكلنا منه نصف شهر ، وأدهنا منه ، حتى ثابت منه أجسامنا ، وصلحت ، وأخذ أبو عبيدة ضلعاً من أضلاعه ، فنظر إلى أطول رجل في الجيش وأطول جمل ، فحمل عليه ، ومر تحته ، وتزودنا من لحمه وشائق ، فلما قدمنا المدينة ، أتينا رسول الله عليه ، فذكرنا له ذلك ، فقال : هو رزق أخرجه الله لكم ، فهل معكم من لحمه شيء تطعمونا ، فأرسلنا إلى رسول الله عليه منه (۱) .

وإنما قلنا : إن سياق هذه السرية يدل على أنه كانت قبل الحديبية ؛ لأن المسلمين لم يكونوا يتعرضون لعير قريش بعد صلح الحديبية .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢/٥٦٠ ، ٦٢٦ ، صحيح مسلم ١٤٦ ، ١٤٦ .

## غزوة بني المصطلق أو غزوة المريسيع (في شعبان سنة ٦هـ)

وهذه الغزوة وإن لم تكن طويلة الذيل ، عريضة الأطراف ، من حيث الوجهة العسكرية ؟ إلا أنها وقعت فيها وقائع أحدثت البلبلة والاضطراب في المجتمع الإسلامي ، وتمخضت عن افتضاح المنافقين ، والتشريعات التعزيرية التي أعطت المجتمع الإسلامي صورة خاصة من النبل والكرامة وطهارة النفوس . ونسرد الغزوة أولاً ، ثم نذكر تلك الوقائع .

كانت هذه الغزوة في شعبان سنة ست من الهجرة على أصح الأقوال ('). وسببها أنه بلغه على أص الأقوال ('). وسببها أنه بلغه على أن رئيس بني المصطلق الحارث بن أبي ضرار سار في قومه ومن قدر عليه من العرب يريدون حرب رسول الله ، فبعث بريدة بن الحصيب الأسلمي ؛ لتحقيق الخبر فأتاهم ، ولقي الحارث بن أبي ضرار وكلمه ورجع إلى رسول الله علي فأخبره الخبر .

وبعد أن تأكد لديه عَلِيْكُ صحة الخبر ندب الصحابة ، وأسرع في الخروج ، وكان خروجه لليلتين خلتا من شعبان ، وخرج معه جماعة من المنافقين لم يخرجوا في غزاة قبلها ، واستعمل على

<sup>(</sup>۱) والدليل على ذلك ما ثبت في حديث الإفك من أن القضية كانت بعدما أنزل الحجاب ، وآية الحجاب نزلت في شأن زينب ، وزينب إذ ذاك كانت تحته ، فإنه على سألها عن عائشة فقالت : أحمي سمعي وبصري . قالت عائشة : وهي التي كانت تساميني من أزواج النبي على أله ما وقع في حديث الإفك من أن سعد بن معاذ وسعد بن عبادة تنازعا في أصحاب الإفك ، ومعلوم أن سعد بن معاذ مات عقب غزوة بني قريظة ، فالظاهر أن هذا وهم الراوي ، فقد روى ابن إسحاق حديث الإفك عن الزهري عن عبيد الله بن عبد الله بن عبة عن عائشة ، فلم يذكر فيه سعد بن معاذ بل ذكر أسيد بن حضير ، قال أبو محمد بن حزم : وهذا هو الصحيح عائشة ، فلم يذكر فيه سعد بن معاذ بل ذكر أسيد بن حضير ، قال أبو محمد بن حزم : وهذا هو الصحيح الذي لا شك فيه ، وذكر سعد بن معاذ وهم ( وانظر زاد المعاد ٢/٥ ١ ) والعجب من محمد الغزالي أنه نسب إلى ابن القيم أنه يعتبر هذه الغزوة من حوادث السنة الخامسة ( فقه السيرة ص٢٣٣ ) مع أن كلامه في الهدي إلى ابن القيم أنه يعتبر هذه الغزوة من حوادث السنة الخامسة ( فقه السيرة ص٢٣٣ ) مع أن كلامه في الهدي ( ٢١٥ ١ ) يأبى عن ذلك .

المدينة زيد بن حارثة ، وقيل أبا ذر ، وقيل نميلة بن عبد الله الليثي ، وكان الحارث بن ضرار قد وجه عيناً ؛ ليأتيه بخبر الجيش الإسلامي ، فألقى المسلمون عليه القبض وقتلوه .

ولما بلغ الحارث بن أبي ضرار ومن معه مسير رسول الله عَيِّلِيَّ وقتله عينه ، حافوا خوفاً شديداً ، وتفرق عنهم من كان معهم من العرب ، وانتهى رسول الله عَيِّلِيَّ إلى المريسيع – بالضم فالفتح مصغراً ، اسم لماء من مياههم في ناحية قديد إلى الساحل – فتهيؤوا للقتال ، وصف رسول الله عَيِّلِيَّ أصحابه ، وراية المهاجرين مع أبي بكر الصديق ، وراية الأنصار مع سعد بن عبادة ، فتراموا بالنبل ساعة ، ثم أمر رسول الله عَيْلِيَّ فحملوا حملة رجل واحد ، فكانت النصرة . وانهزم المشركون ، وقتل من قتل ، وسيى رسول الله عَيِّلِيَّ النساء والذراري والنعم والشاء ، ولم يقتل من المسلمين إلا رجل واحد ، قتله رجل من الأنصار ظناً منه أنه من العدو .

كذا قال أهل المغازي والسير ، قال ابن القيم : وهو وَهُم ، فإنه لم يكن بينهم قتال ، وإنما أغار عليهم على الماء فسيى ذراريهم وأموالهم كما في الصحيح : أغار رسول الله عُلِيَالَةً على بني المصطلق وهم غارون ، وذكر الحديث(١) انتهى .

وكان من جملة السبي جويرية بنت الحارث سيد القوم ، وقعت في سهم ثابت بن قيس فكاتبها ، فأدى عنها رسول الله عَلِيقًة وتزوجها ، فأعتق المسلمون بسبب هذا التزويج مائة أهل بيت من بني المصطلق قد أسلموا ، وقالوا : أصهار رسول الله عَلِيقًة (٢) .

وأما الوقائع التي حدثت في هذه الغزوة ؛ فلأجل أن مبعثها كان هو رأس النفاق عبد الله بن أي وأصحابه ؛ نرى أن نورد أولاً شيئاً من أفعالهم في المجتمع الإسلامي .

### دور المنافقين قبل غزوة بني المصطلق:

قدمنا مراراً أن عبد الله بن أبي كان يحنق على الإسلام والمسلمين ، ولا سيا على رسول الله على سيادته ، وكانوا ينظمون له الخرز ؛ ليتوجوه إذ دخل فيهم الإسلام ، فصرفهم عن ابن أبي ، كان يرى أن رسول الله عليها هو الذي استلبه ملكه .

<sup>(</sup>١) وانظر صحيح البخاري كتاب العتق ٣٤٥/١ ، وانظر أيضاً فتح الباري ٣٤١/٧ .

<sup>(</sup>٢) - زاد المعاد ١١٢/٢ ، ١١٣ ، ابن هشام ٢٨٩/٢ ، ٢٩٠ ، ٢٩٤ . و٢٠ .

وقد ظهر حنقه هذا وتحرقه منذ بداية الهجرة قبل أن يتظاهر بالإسلام ، وبعد أن تظاهر به . ركب رسول الله على حمار ؛ ليعود سعد بن عبادة ، فمر بمجلس فيه عبد الله بن أبي ، فخمر ابن أبي أنفه وقال : لا تغبروا علينا . ولما تلا رسول الله عَيْلِيَةٌ على المجلس القرآن ، قال : اجلس في بيتك ، ولا تغشنا في مجلسنا(۱) .

وهذا قبل أن يتظاهر بالإسلام ، ولما تظاهر به بعد بدر ، لم يزل إلا عدواً لله ولرسوله وللمؤمنين ، ولم يكن يفكر إلا في تشتيت المجتمع الإسلامي ، وتوهين كلمة الإسلام ، وكان يوالي أعداءه ، وقد تدخل في أمر بني قينقاع كما ذكرنا ، وكذلك جاء في غزوة أحد من الشر والغدر والتفريق بين المسلمين ، وإثارة الارتباك والفوضي في صفوفهم بما مضى .

وكان من شدة مكر هذا المنافق وخداعه بالمؤمنين ، أنه كان بعد التظاهر بالإسلام ، يقوم كل جمعة حين يجلس رسول الله عَيْقِ للخطبة ، فيقول : هذا رسول الله عَيْقَ بين أظهر كم ، أكرمكم الله وأعزكم به ، فانصروه ، وعزروه ، واسمعوا له وأطيعوا ، ثم يجلس ، فيقوم رسول الله عَيْقَ ويخطب ، وكان من وقاحة هذا المنافق أنه قام في يوم الجمعة التي بعد أحد م ما ارتكبه من الشر والغدر الشنيع – قام ليقول ما كان يقوله من قبل ، فأخذ المسلمون بثيابه من نواحيه ، وقالوا له : اجلس أي عدو الله ، لست لذلك بأهل ، وقد صنعت ما صنعت ، فخرج يتخطى رقاب الناس وهو يقول : والله لكأنما قلت بجرا أن قمت أشدد أمره ، فلقيه رجل من الأنصار بباب المسجد فقال : ويلك ، ارجع يستغفر لك رسول الله عَيْقَة ، قال : والله ما أبتغي أن يستغفر لي (١) .

وكانت له اتصالات ببني النضير يؤامر معهم ضد المسلمين ، حتى قال لهم : لئن أخرجتم لنخرجن معكم ، ولئن قوتلتم لننصرنكم .

وكذلك فعل هو وأصحابه في غزوة الأحزاب من : إثارة القلق والاضطراب ، وإلقاء الرعب والدهشة في قلوب المؤمنين ما قد قص الله تعالى في سورة الأحزاب ﴿ وَإِذْ يَقُولُ الْمُنْفَقُونَ وَالَّذِينَ وَالَّذِينَ فِي عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ وَاللهِ ﴿ يَحْسَبُونَ ٱلْأَخْرَابُ لَمْ يَذْهَبُواْ وَإِن

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۸۱/۱ ، ۸۷۰ . صحیح البخاري ۹۲۲/۲ ، وصحیح مسلم ۹/۲ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ۲/٥٠٨.

يَأْتِ ٱلْأَحْزَابُ يَوَدُّوا لَوَ أَنَّهُم بَادُونَ فِي ٱلْأَعْرَابِ يَسْتَلُونَ عَنْ أَنْهَ آيِكُمْ وَلَوْكَ انُوافِيكُمُ مَا فَنَلُوْ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ .

بيد أن جميع أعداء الإسلام من اليهود والمنافقين والمشركين كانوا يعرفون جيداً أن سبب غلبة الإسلام ليس هو التفوق المادي ، وكثرة السلاح والحيوش والعدد ؛ وإنما السبب هي القيم والأخلاق والمثل التي يتمتع بها المجتمع الإسلامي ، وكل من يمت بصلة إلى هذا الدين ، وكانوا يعرفون أن منبع هذا الفيض إنما هو رسول الله عليا ، الذي هو المثل الأعلى – إلى حد الإعجاز – لهذه القيم .

كا عرفوا بعد إدارة دفة الحروب طيلة خمس سنين ، أن القضاء على هذا الدين وأهله لا يمكن بطريق استخدام السلاح ، فقرروا أن يشنوا حرباً دعائية واسعة ضد هذا الدين من ناحية الأخلاق والتقاليد ، وأن يجعلوا شخصية الرسول أول هدف لهذه الدعاية . ولما كان المنافقون هم الطابور الخامس في صفوف المسلمين ، ولكونهم سكان المدينة ، كان يمكن لهم الاتصال بالمسلمين واستفزاز مشاعرهم كل حين . تحمل فريضة الدعاية هؤلاء المنافقون ، وعلى رأسهم ابن أبي .

وقد ظهرت خطتهم هذه جلية بعد غزوة الأحزاب ، حينا تزوج رسول الله عليه المؤمنين زينب بنت جحش ، بعد أن طلقها زيد بن حارثة ، كان من تقاليد العرب أنهم كانوا يعتبرون المتبنى مثل الابن الصلبي ، فكانوا يعتقدون حرمة حليلة المتبنى على الرجل الذي تبناه ، فلما تزوج النبي عليه بزينب وجد المنافقون ثلمتين – حسب زعمهم – لإثارة المشاغب ضد النبي عليه .

الأولى: أن زوجته هذه كانت زوجة خامسة ، والقرآن لم يكن أذن في الزواج بأكثر من أربع نسوة ، فكيف صح له هذا الزواج ؟

الثانية :أن زينب كانت زوجة ابنه – متبناه – فالزواج بها من أكبر الكبائر ، حسب تقاليد العرب – وأكثروا من الدعاية في هذا السبيل ، واختلقوا قصصاً وأساطير ، قالوا : إن محمداً رآها بغتة ، فتأثر بحسنها فشغفه حباً ، وعلقت بقلبه ، وعلم بذلك ابنه زيد فخلي سبيلها لمحمد ، وقد نشروا هذه الدعاية المختلقة نشراً بقيت آثاره في كتب التفسير والحديث إلى هذا الزمان ، وقد

أثرت تلك الدعاية أثراً قوياً في صفوف الضعفاء حتى نزل القرآن بالآيات البينات ، فيها شفاء لما في الصدور ، وينيىء عن سعة نشر هذه الدعاية أن الله استفتح سورة الأحزاب بقوله : ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّهِ السَّفَتَحَ سورة الأحزاب بقوله : ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّهِ السَّفَتَحَ سَورة الأحزاب بقوله : ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّهِ السَّفِي اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ عَلَيْمًا كَا لَكُنْفِرِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا كَا يَمُنَافِقِينَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا كَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمًا هُو (٣٣: ١) .

وهذه إشارات عابرة ، وصورة مصغرة مما اقترفه المنافقون قبل غزوة بني المصطلق ، وكان النبي على يكابد كل ذلك بالصبر واللين والتلطف ، وكان عامة المسلمين يحترزون عن شرهم ، أو يتحملونه بالصبر ، إذ كانوا قد عرفوهم بافتضاحهم مرة بعد أخرى ، حسب قوله تعالى : ﴿ أَوَلَا يَرُونَ أَنَّهُ مَ يُفْتَنُونَ فِي كُلِ عَامِ مَّرَةً أَوْ مَرَّيَّيْنِ ثُمَّ لَا يَتُوبُونَ وَلَاهُمً يَذَكَرُونَ أَنَّهُ مَ لَا يَتُوبُونَ وَلَاهُمً يَذَكَرُونَ ﴾ (١٢٦: ٩) .

### دور المنافقين في غزوة بني المصطلق:

ولما كانت غزوة بني المصطلق ، وخرج فيها المنافقون مثلوا قوله تعالى : ﴿ لَوْ خَرَجُواْفِيكُمْ مَازَادُوكُمُ إِلَّاخَبَالُا وَلَا وَضَعُواْ خِلَالَكُمْ يَبَغُونَكُمُ ٱلْفِئْنَةَ ﴾ فقدوجدوا متنفسين للتنفس بالشر فأثاروا الارتباك الشديد في صفوف المسلمين ، والدعاية الشنيعة ضد النبي عَلِيْكُ ، وهاك بعض التفصيل عنها .

### ١. قول المنافقين: ﴿ لنن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل ﴾

كان رسول الله على بعد الفراغ من الغزو مقياً على المريسيع ، ووردت واردة الناس ، ومع عمر بن الخطاب أجير يقال له جهجاه الغفاري ، فازدحم هو وسنان بن وبر الجهني على الماء ، فاقتتلا ، فصرخ الجهني : يا معشر الأنصار . وصرخ جهجاه : يا معشر المهاجرين . فقال رسول الله على : أبدعوى الجاهلية وأنا بين أظهركم ؟ دعوها فإنها منتنة . وبلغ ذلك عبد الله بن أي بن سلول فغضب – وعنده رهط من قومه ، فيهم زيد بن أرقم غلام حدث – وقال : أو قد فعلوها ، قد نافرونا وكاثرونا في بلادنا ، والله ما نحن وهم إلا كما قال الأول : سمن كلبك بأكلك ، أما والله لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل ، ثم أقبل على من حضره فقال لهم : هذا

ما فعلتم بأنفسكم ، أحللتموهم بلادكم ، وقاسمتموهم أموالكم ، أما والله لو أمسكتم عنهم ما بأيديكم لتحولوا إلى غير داركم .

فأخبر زيد بن أرقم عمه بالخبر ، فأخبر عمه رسول الله على وعنده عمر ، فقال عمر : مر عباد بن بشر فليقتله . فقال : فكيف يا عمر إذا تحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه ؟ لا ، ولكن أذن بالرحيل . وذلك في ساعة لم يكن يرتحل فيها ، فارتحل الناس ، فلقيه أسيد بن حضير فحياه ، وقال : لقد رحت في ساعة منكرة ؟ فقال له : أو ما بلغك ما قال صاحبكم ؟ يريد ابن أي ، فقال : وما قال ؟ قال : زعم أنه إن رجع إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل ، قال : فأنت يا رسول الله ، تخرجه منها إن شئت ، هو والله الذليل وأنت العزيز ، ثم قال : يا رسول الله ، ارفق به ، فوالله لقد جاءنا الله بك ، وإن قومه لينظمون له الخرز ليتوجوه ، فإنه يرى أنك استلبته ملكاً .

ثم مشى بالناس يومهم ذلك حتى أمسى ، وليلتهم حتى أصبح ، وصدر يومهم ذلك حتى آختهم الشمس ، ثم نزل بالناس ، فلم يلبثوا أن وجدوا مس الأرض ، فوقعوا نياماً . فعل ذلك ؟ ليشغل الناس عن الحديث .

أما ابن أبي فلما علم. أن زيد بن أرقم بلغ الخبر جاء إلى رسول الله عَيَّلِيَّهُ ، وحلف بالله ما قلت ما قال ، ولا تكلمت به ، وقال من حضر من الأنصار : يا رسول الله ، عسى أن يكون الغلام قد أوهم في حديثه ، ولم يحفظ ما قال الرجل ، فصدقه ، قال زيد : فأصابني هم لم يصبني مثله قط ، فجلست في بيتي ، فأنزل الله ﴿ إِذَا جَآءَكَ إِلَّمُنَافِقُونَ ﴾ إلى قوله ﴿ هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لَا لَهُ فَوَا عَلَى مَنْ عِندَرَسُولِ اللهِ حَتَّى يَنفَضُّوا ﴾ إلى ﴿ لَيُحْرِجَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ حَتَّى يَنفَضُّوا ﴾ إلى ﴿ لَيُحْرِجَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ حَتَّى يَنفَضُّوا ﴾ إلى ﴿ لَيُحْرِجَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ حَتَّى يَنفَضُّوا ﴾ إلى ﴿ لَيُحْرِجَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ قَدْ صدقك (١) .

وكان ابن هذا المنافق – وهو عبد الله بن عبد الله بن أبي – رجلاً صالحاً من الصحابة الأخيار ، فتبرأ من أبيه ، ووقف له على باب المدينة ، واستل سيفه ، فلما جاء ابن أبي قال له : والله لا تجوز من ههنا حتى يأذن لك رسول الله عَلَيْكُ ، فإنه العزيز وأنت الذليل ، فلما جاء

<sup>(</sup>۱) انظر صحيح البخاري ۲۹۱، ۲۹۱، ۲۲۷، ۷۲۸، ۷۲۹، وابن هشام ۲۹۰، ۲۹۱، ۲۹۲، ۲۹۲.

النبي عَلَيْكُ أذن له ، فخلى سبيله ، وكان قد قال عبد الله بن عبد الله بن أبي : يا رسول الله إن أردت قتله فمرني بذلك ، فأنا والله أحمل إليك رأسه(١) .

#### ٢. حديث الافك:

وفي هذه الغزوة كانت قصة الإفك ، وملخصها أن عائشة رضي الله عنها كانت قد خرج بها رسول الله عَلَيْكُ معه في هذه الغزوة بقرعة أصابتها ، وكانت تلك عادته مع نسائه ، فلما رجعوا من الغزوة نزلوا في بعض المنازل ، فخرجت عائشة لحاجتها ، ففقدت عقداً لأختها كانت أعارتها إياه ، فرجعت تلتمسه في الموضع الذي فقدته فيه في وقتها ، فجاء النفر الذين كانوا يرحلون هودجها فظنوها فيه فحملوا الهودج ، ولا ينكرون خفته ؛ لأنها رضي الله عنها كانت فتية السن لم يغشها اللحم الذي كان يثقلها ، وأيضاً فإن النفر لما تساعدوا على حمل الهودج لم ينكروا خفته ، ولو كان الَّذي حمله واحداً أو اثنين لم يخف عليهما الحال ، فرجعت عائشة إلى منازلهم ، وقد أصابت العقد ، فإذا ليس به داع ولا مجيب ، فقعدت في المنزل ، وظنت أنهم سيفقدونها فيرجعون في طلبها ، والله غالب على أمره ، يدبر الأمر فوق عرشه كما يشاء ، فغلبتها عيناها ، فسامت ، فيلم تستيقظ إلا بقول صفوان بن المعطل : إنا لله وإنا إليه راجعون ، زوجة رسول الله عَلِيْكُ ؟ – وكان صفوان قد عرس في أخريات الجيش لأنه كان كثير النوم ، فلما رآها عرفها ، وكان يراها قبـل نزول الحجـاب ، فاســترجع وأناخ راحلته ، فقربها إليها ، فركبتها ، وما كلمها كلمة واحدة ، ولم تسمع منه إلا استرجاعه ، ثم سار بها يقودها ، حتى قدم بها ، وقد نزل الجيش في نحر الظهيرة ، فلما رأى ذلك الناس تكلم كل منهم بشاكلته ، وما يليق به ، ووجد الخبيث عدو الله ابن أبي متنفساً ، فتنفس من كرب النفاق والحسد الذي بين ضلوعه ، فجعل يستحكي الإفك ، ويستوشيه ، ويشيعه ، ويذيعه ، ويجمعه ، ويفرقه ، وكان أصحابه يتقربون به إليه ، فلما قدموا المدينة أفاض أهل الإفك في الحديث ، ورسول الله عَلَيْكُ ساكت لا يتكلم ، ثم استشار أصحابه ــ لما استلبث الوحى طويلاً ــ في فراقها ، فأشار عليه على رضي الله عنه أن يفارقها ، ويأخذ غيرها ، تلويحاً لا تصريحاً ، وأشار عليه أسامة وغيره بإمساكها ، وأن لا يلتفت إلى كلام الأعداء . فقام على المنبر يستعذ من عبد الله بن أبي ، فأظهر أسيد بن حضير

<sup>(</sup>١) نفس المصدر الأخير ، ومختصر السيرة للشيخ عبد الله النجدي ص٢٧٧ .

سيد الأوس رغبته في قتله ، فأخذت سعد بن عبادة - سيد الخزرج وهي قبيلة ابن أبي - الحمية القبلية ، فجرى بينهما كلام تثاور له الحيان ، فخفضهم رسول الله علي حتى سكتوا وسكت .

أما عائشة ؛ فما رجعت مرضت شهراً ، وهي لا تعلم عن حديث الإفك شيئاً ، سوى أنها كانت لا تعرف من رسول الله عليه اللطف الذي كانت تعرفه حين تشتكي ، فلما نقهت خرجت مع أم مسطح إلى البراز ليلاً ، فعثرت أم مسطح في مرطها ، فدعت على ابنها ، فاستنكرت ذلك عائشة منها ، فأخبرتها الخبر ، فرجعت عائشة واستأذنت رسول الله عليه ؛ فأت أتهما بعد الإذن حتى عرفت جلية الأمر ، فجعلت تبكي ، فبكت ليلتين ويوماً ، لم تكن تكتحل بنوم ، ولا يرقاً لها دمع ، حتى ظنت أن البكاء فاتق كبدها ، وجاء رسول الله عليه في ذلك ، فتشهد وقال : أما بعد يا عائشة ، فإنه قد بلغني عنك كذا وكذا ، فإن رسول الله عليه في ذلك ، فتشهد وقال : أما بعد يا عائشة ، فإنه قد بلغني عنك كذا وكذا ، فإن العبد إذا كنت بريئة فسيبرئك الله ، وإن كنت ألمت بذنب فاستغفري الله وتوبي إليه ، فإن العبد إذا اعترف بذنبه ، ثم تاب إلى الله تاب الله عليه .

وحينئذ قلص دمعها ، وقالت لكل من أبويها أن يجيبا ، فلم يدريا ما يقولان ، فقالت : والله لقد علمت لقد سمعتم هذا الحديث حتى استقر في أنفسكم ، وصدقتم به ، فلئن قلت لكم : إني بريئة – والله يعلم أني بريئة – لا تصدقوني بذلك ، ولئن اعترفت لكم بأمر – والله يعلم إني منه بريئة – لتصدقني والله ما أجد لي ولكم مثلاً إلا قول أبي يوسف . قال : ﴿فَصَهَبِّرُ جَمِيلٌ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِيفُونَ ﴾ .

ثم تحولت واضطجعت ، ونزل الوحي ساعته ، فسُرَّي عن رسول الله عَلَيْقَ وهو يضحك ، فكانت أول كلمة تكلم بها : يا عائشة ، أما الله فقد برأك ، فقالت لها أمها : قومي إليه .. فقالت عائشة – إدلالاً ببراءة ساحتها ، وثقة بمحبة رسول الله عَلَيْقَة – : والله لا أقوم إليه ، ولا أحمد إلا الله .

والذي أنزله الله بشأن الإفك هوقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِقْكِ عُصْبَةً مِّنكُرٌّ ﴾ ·العشر الآبات .

وجلد من أهل الإفك مسطح بن أثاثة ، وحسان بن ثابت ، وحمنة بنت جحش ، جلدوا ثمانين ، ولم يحد الخبيث عبد الله بن أبي مع أنه رأس أهل الإفك ، والذي تولى كبره ، إما لأن

الحدود تخفيف لأهلها ، وقد وعده الله بالعذاب العظيم في الآخرة ، وإما للمصلحة التي ترك لأحلما قتله(١) .

وهكذا وبعد شهر أقشعت سحابة الشك والارتياب والقلق والاضطراب عن جو المدينة ، وافتضح رأس المنافقين افتضاحاً لم يستطع أن يرفع رأسه بعد ذلك ، قال ابن إسحاق : وجعل بعد ذلك إذا أحدث الحدث كان قومه هم الذين يعاتبونه ويأخذونه ويعنفونه . فقال رسول الله عليه لعمر : كيف ترى يا عمر ؟ أما والله لو قتلته يوم قلت لي اقتله لأرعدت له أيف ، ولو أمرتها اليوم بقتله لقتلته . قال عمر : قد والله علمت لأمر رسول الله عليه أعظم بركة من أمرى (٢) .

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاري ۲/۲۱۱، ۳۹۲، ۲۹۲، ۹۹۲، ۹۹۲، ۱۱۵، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۱، وابن هشام ۲۷۷/۲ إلى ۳۰۷ .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲۹۳/۲.

## البعوث والسرايا بعد غزوة المريسيع

١ – سرية عبد الرحمن بن عوف إلى ديار بني كلب بدومة الجندل ، في شعبان سنة ٦هـ . أقعده رسول الله عَلَيْكُ بين يديه ، وعممه بيده ، وأوصاه بأحسن الأمور في الحرب ، وقال له : إن أطاعوك فتزوج ابنة ملكهم ، فمكث عبد الرحمن بن عوف ثلاثة أيام يدعوهم إلى الإسلام ، فأسلم القوم وتزوج عبد الرحمن تماضر بنت الأصبغ ، وهي أم أبي سلمة ، وكان أبوها رأسهم وملكهم .

٢ - سرية على بن أبي طالب إلى بني سعد بن بكر بفدك ، في شعبان سنة ٦هـ . وذلك أنه بلغ رسول الله أن بها جمعاً يريدون أن يمدوا اليهود ، فبعث إليها علياً في مائتي رجل ، وكان يسير الليل ويكمن النهار ، فأصاب عيناً لهم ، فأقر أنهم بعثوه إلى خيبر يعرضون عليهم نصرتهم على أن يجعلوا لهم تمر خيبر ، ودل العين على موضع تجمع بني سعد ، فأغار عليهم علي ، فأخذ خمسائة بعير وألفي شاة ، وهربت بنو سعد بالظعن ، وكان رئيسهم وبر بن عليم .

٣ - سرية أبي بكر الصديق أو زيد بن حارثة إلى وادي القرى ، في رمضان سنة ٦ه . كان بطن فزارة يريد اغتيال النبي عليه ، فبعث رسول الله عليه أبا بكر الصديق . قال سلمة بن الأكوع : وخرجت معه ، حتى إذا صلينا الصبح أمرنا فشننا الغارة ، فوردنا الماء ، فقتل أبو بكر من قتل ، ورأيت طائفة وفيهم الذراري ، فخشيت أن يسبقوني إلى الجبل فأدركتهم ، ورميت بسهم بينهم وبين الجبل ، فلما رأوا السهم وقفوا ، فيهم امرأة هي أم قرفة عليها قشع من أديم ، معها ابنتها من أحسن العرب ، فجئت بهم أسوقهم إلى أبي بكر ، فنفلني ابو بكر ابنتها ، فلم أكشف لها ثوباً ، وقد سأله رسول الله عليها بنت أم قرفة ، فبعث بها إلى مكة ، وفدي بها أسرى من

المسلمين هناك<sup>(١)</sup> .

وكانت أم قرفة شيطانة تحاول اغتيال النبي عَيْضَة ، وجهزت ثلاثين فارساً من أهل بيتها لذلك ، فلاقت جزاءها وقتل الثلاثون .

٤ – سرية كرز بن جابر الفهري (٢) إلى العربيين ، في شوال سنة ٦هـ وذلك أن رهطاً من عكل وعرينة أظهروا الإسلام ، وأقاموا بالمدينة فاستوخموها ، فبعثهم رسول الله عليه في ذود في المرعى ، وأمرهم أن يشربوا من ألبانها وأبوالها ، فلما صحوا قتلوا راعي رسول الله عليه ، واستاقوا الإبل وكفروا بعد إسلامهم ، فبعث في طلبهم كرزا الفهري في عشرين من الصحابة ، ودعا على العربيين : اللهم اعم عليهم الطريق ، واجعلها عليهم أضيق من مسك ، فعمى الله عليهم السبيل ، فقطعت أيديهم وأرجلهم ، وسملت أعينهم ، جزاء وقصاصاً بما فعلوا ، ثم تركوا في ناحية الحرة حتى ماتوا(٢) وحديثهم في الصحيح عن أنس (٤) .

ويذكر أهل السير بعد ذلك سرية عمرو بن أمية الضمري مع سلمة بن أبي سلمة ، في شوال سنة ٦هـ، أنه ذهب إلى مكة لاغتيال أبي سفيان ، لأن أبا سفيان كان أرسل أعرابياً لاغتيال النبي عليه ، بيد أن المبعوثين لم ينجحا في الاغتيال ، لا هذا ، ولا ذاك ، ويذكرون أن عمراً قتل في الطريق ثلاثة رجال ، ويقولون إن عمراً أخذ جثة الشهيد خبيب في هذا السفر ، والمعروف أن خبيبا استشهد بعد الرجيع بأيام أو أشهر ، ووقعة الرجيع كانت في صفر سنة ٤هـ ، فلا أدري هل اختلط السفران على أهل السير ، أو كان الأمران في سفر واحد في السنة الرابعة ، وقد أنكر العلامة المنصور فوري أن تكون هذه السرية سرية حرب أو مناوشة . والله أعلم .

هذه هي السرايا والغزوات بعد الأحزاب ، وبني قريظة ، لم يجر في واحدة منها قتال مرير ، وإنما وقعت فيا وقعت مصادمة خفيفة ، فليست هذه البعوث إلا دوريات استطلاعية ، أو تحركات تأديبية ؛ لإرهاب الأعراب والأعداء الذين لم يستكينوا بعد . ويظهر بعد التأمل في الظروف أن مجرى الأيام كان قد أخذ في التطور بعد غزوة الأحزاب ، وأن أعداء الإسلام كانت

<sup>(</sup>١) انظر صحيح مسلم ٨٩/٢ ويقال : إن هذه السرية كانت سنة سبع .

 <sup>(</sup>٢) هذا هو الذي كان قد أغار على سرح المدينة قبل بدر في غزوة سفوان ثم أسلم وقتل شهيداً يوم فتح مكة .

<sup>(</sup>٣) زاد ألماد ١٢٢/٢.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٢٠٢/٢ .

معنوياتهم في انهيار متواصل ، ولم يكن بقي لهم أمل في نجاح كسر الدعوة الإسلامية وخضد شوكتها ، إلا أن هذا التطور ظهر جلياً بصلح الحديبية ، فلم تكن الهدنة إلا الاعتراف بقوة الإسلام ، والتسجيل على بقائها في ربوع الجزيرة العربية .

# وقعة الحديبية (في ذي القعدة سنة ٦ هـ)

#### سبب عمرة الحديبية:

ولما تقدم التطور في الجزيرة العربية إلى حد كبير لصالح المسلمين ، أخذت طلائع الفتح الأعظم ونجاح الدعوة الإسلامية تبدو شيئاً فشيئاً ، وبدأت التمهيدات لإقرار حق المسلمين في أداء عبادتهم في المسجد الحرام ، الذي كان قد صد عنه المشركون منذ ستة أعوام .

أري رسول الله عَلَيْكُ في المنام وهو بالمدينة ، أنه دخل هو وأصحابه المسجد الحرام ، وأخذ مفتاح الكعبة ، وطافوا واعتمروا ، وحلق بعضهم وقصر بعضهم ، فأخبر بذلك أصحابه ففرحوا ، وحسبوا أنهم داخلو مكة عامهم ذلك ، وأخبر أصحابه أنه معتمر فتجهزوا للسفر .

#### استنفار المسلمين:

واستنفر العرب ومن حوله من البوادي ليخرجوا معه ، فأبطأ كثير من الأعراب ، وغسل ثيابه ، وركب ناقته القصواء ، واستخلف على المدينة ابن أم مكتوم أو نميلة الليثي ، وخرج منها يوم الإثنين غرة ذي القعدة سنة ٦هـ ، ومعه زوجته أم سلمة ، في ألف وأربعمائة ، ويقال ألف وخمسمائة ، ولم يخرج معه بسلاح ، إلا سلاح المسافر ، السيوف في القرب .

#### المسلمون يتحركون إلى مكة:

وتحرك في اتجاه مكة ، فلما كان بذي الحليفة قلد الهدي وأشعره ، وأحرم بالعمرة ، ليأمن الناس من حربه ، وبعث بين يديه عيناً له من خزاعة يخبره عن قريش ، حتى إذا كان قريباً من عسفان أتاه عينه ، فقال : إني تركت كعب بن لؤي قد جمعوا لك الأحابيش ، وجمعوا لك جموعاً وهم مقاتلوك ، وصادوك عن البيت . واستشار النبي علي أصحابه وقال : وأترون نميل

إلى ذراري هؤلاء الذين أعانوهم فنصيبهم ؟ فإن قعدوا قعدوا موتورين محزونين ، وإن نجوا يكن عنق قطعها الله ، أم تريدون أن نؤم هذا البيت فمن صدنا عنه قاتلناه » ؟ فقال أبو بكر : الله ورسوله أعلم ، إنما جئنا معتمرين ، لم نجىء لقتال أحد ، ولكن من حال بيننا وبين البيت قاتلناه ، فقال النبي عَلَيْكُم : « فزوحوا ، فراحوا » .

#### محاولة قريش صد المسلمين عن البيت:

وكانت قريش لما سمعت بخروج النبي عَلِيْكُ عقدت مجلساً استشارياً ، قررت فيه صد المسلمين عن البيت كيفما يمكن ، فبعد أن أعرض رسول الله عَلِيْكُ عن الأحابيش ، نقل إليه رجل من بني كعب أن قريشاً نازلة بذي طوى ، وأن مائتي فارس في قيادة خالد بن الوليد مرابطة بكراخ الغميم ، في الطريق الرئيسي الذي يوصل إلى مكة . وقد حاول خالد صد المسلمين ، فقام بفرسانه إزاءهم يتراآى الجيشان ، ورأى خالد المسلمين في صلاة الظهر يركعون ويسجدون فقال : لقد كانوا على غرة ، لو كنا حملنا عليهم لأصبنا منهم ، ثم قرر أن يميل على المسلمين وهم في صلاة الخوف ، ففاتت الفرصة خالداً .

### تبديل الطريق ومحاولة الاجتناب عن اللقاء الدامي:

وأخذ رسول الله عَلِيَكُ طريقاً وعراً بين شعاب ، وسلك بهم ذات اليمين بين ظهري الحمش ، في طريق على ثنية المرار مهبط الحديبية من أسفل مكة ، وترك الطريق الرئيسي الذي يفضي إلى الحرم ماراً بالتنعيم ، تركه إلى اليسار ، فلما رأى خالد قترة الحيش الإسلامي قد خالفوا عن طريقه انطلق يركض نذيراً لقريش .

وسار رسول الله عَلَيْكُم ، حتى إذا كان بثنية المرار بركت راحلته ، فقال الناس : حل حل ، فألحت ، فقال النبي عَلَيْكَ : ﴿ مَا خَلَاتَ القَصُواءُ وَمَا ذَاكَ لَمَا بَخْلَق ، ولكن حبسها حابس الفيل ﴾ ، ثم قال : ﴿ والذي نفسي بيده لا يسألوني خطة يعظمون فيها حرمات الله إلا أعطيتهم إياها ﴾ ، ثم زجرها فوثبت به ، فعدل حتى نزل بأقصى

الحديبية ، على ثمد<sup>(۱)</sup> قليل الماء ، إنما يتبرضه<sup>(۲)</sup> الناس تبرضاً ، فلم يلبث أن نزحوه ، فشكوا إلى رسول الله عليه العطش ، فانتزع سهماً من كنانته ، ثم أمرهم أن يجعلوه فيه ، فوالله ما زال يجيش لهم بالري حتى صدروا .

### بديل يتوسط بين رسول الله ـ ﷺ ـ وقريش:

ولما اطمأن رسول الله عَلَيْكُ جاء بديل بن ورقاء الخزاعي في نفر من خزاعة ، وكانت خزاعة عيبة (٢) نصح لرسول الله عَلَيْكُ من أهل تهامة ، فقال : إني تركت كعب بن لؤي ، نزلوا أعداد مياه الحديبية ، معهم العوذ المطافيل (٤) ، وهم مقاتلوك وصادوك عن البيت . قال رسول الله عَلَيْكُ : ﴿ إِنَا لَمْ نَجِيء لقتال أحد ، ولكن جئنا معتمرين ، وإن قريشاً قد أنهكتهم الحرب وأضرت بهم ، فإن شاءوا ماددتهم ، ويخلوا بيني وبين الناس ، وإن شاءوا أن يدخلوا فيا دخل فيه الناس فعلوا ، وإلا فقد جموا ، وإن أبوا إلا القتال فوالذي نفسي بيده لأقاتلنهم على أمري هذا حتى تنفرد سالفتى ، أو لينفذن الله أمره .

قال بديل: سأبلغهم ما تقول ، فانطلق حتى أتى قريشاً: إني قد جئتكم من عند هذا الرجل ، وسمعته يقول قولاً ، فإن شئتم عرضته عليكم . فقال سفهاؤهم: لا حاجة لنا أن تحدثنا عنه بشيء . وقال ذو الرأي منهم هات ما سمعته . قال : سمعته يقول كذا وكذا ، فبعثت قريش مكرز بن حفص ، فلما رآه رسول الله علي قال : هذا رجل غادر ، فلما جاء وتكلم قال له مثل ما قال لبديل وأصحابه ، فرجع إلى قريش وأخبرهم .

#### رسل قریش:

ثم قال رجل من كنانة – اسمه الحليس بن علقمة – : دعوني آته . فقالوا : آته . فلما أشرف على النبي عَلَيْكُ وأصحابه قال رسول الله عَلِيْكُ هذا فلان ، وهو من قوم يعظمون البدن ، فابعثوها ، فبعثوها له ، واستقبله القوم يلبون ، فلما رأى ذلك . قال : سبحان الله ما ينبغي لهؤلاء

<sup>(</sup>١) ثمد : حوض .

<sup>(</sup>٢) يتبرض: يأخذ منه القليل.

<sup>(</sup>٣) عيبة نصح الرجل: موضع سره.

<sup>(</sup>٤) استعار العوذ المطافيل للنساء مع أولادهن ، والعوذ : الإبل حديثة النتاج ، والمطافيل : التي معها أولادها .

أن يصدوا عن البيت ، فرجع إلى أصحابه فقال : رأيت البدن قد قلدت وأشعرت ، وما أرى أن يصدوا ، وجرى بينه وبين قريش كلام أحفظه .

فقال عروة بن مسعود الثقفي : إن هذا قد عرض عليكم خطة رشد فاقبلوها ، ودعوني آته فقالوا : آته ، فآتاه ، فجعل يكلمه ، فقال له النبي عليه نحوا من قوله لبديل ، فقال له عروة عند ذلك : أي محمد ، أرأيت لو استأصسلت قومك ، هل سمعت بأحد من العرب اجتاح أهله قبلك ، وإن تكن الأخرى فوالله إني لأرى وجوها ، وأرى أوباشاً من الناس خلقاً أن يفروا ويدعوك ، فقال له أبو بكر : امصص بظر اللات ، أنحن نفر عنه ، ؟ قال : من ذا ؟ قالوا : أبو بكر ، قال : أما والذي نفسي بيده لولا يد كانت عندي لم أجزك بها لأجبتك . وجعل يكلم النبي عليه أله أبو بكر ، قال : أما والذي نفسي بيده لولا يد كانت عندي لم أجزك بها لأجبتك . وجعل يكلم وعليه المغفر ، فكلما أهوى عروة إلى لجية النبي عليه ضرب يده بنعل السيف ، وقال : أخر يدك عن لحية رسول الله عليه ، فرفع عروة رأسه وقال : من ذا ؟ قالوا : المغيرة بن شعبة ، فقال : أي غدر ، أو لست أسعى في غدرتك ؟ وكان المغيرة صحب قوماً في الجاهلية فقتلهم ، وأحذ أموالهم ، ثم جاء فأسلم ، فقال النبي عليه : أما الإسلام فأقبل ، وأما المال فلست منه في شيء أموالهم ، ثم جاء فأسلم ، فقال النبي عليه : أما الإسلام فأقبل ، وأما المال فلست منه في شيء (وكان المغيرة ابن أخي عروة) .

ثم إن عروة جعل يمرق أصحاب رسول الله على وعلاقتهم به ، فرجع إلى أصحابه ، فقال : أي قوم ، والله لقد وفدت على الملوك ، على قيصر وكسرى والنجاشي ، والله ما رأيت ملكاً يعظمه أصحابه ما يعظم أصحاب محمد محمداً ، والله إن تنخم نخامة إلا وقعت في كف رجل منهم ، فدلك بها وجهه وجلده ، وإذا أمرهم ابتدروا أمره ، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه ، وإذا تكلم خفضوا أصواتهم عنده ، وما يحدون إليه النظر تعظياً له ، وقد عرض عليكم خطة رشد فاقبلوها .

### هو الذي كف أيديهم عنكم:

ولما رأى شباب قريش الطائشون ، الطامحون إلى الحرب ، رغبة زعمائهم في الصلح ، فكروا في خطة تحول بينهم وبين الصلح ، فقرروا أن يخرجوا ليلاً ويتسللوا إلى معسكر المسلمين ، ويحدثوا أحداثاً تشعل نار الحرب ، وفعلاً قد قاموا بتنفيذ هذا القرار ، فقد خرج سبعون أو ثمانون منهم

ليلاً فهبطوا من جبل التنعيم ، وحاولوا التسلل إلى معسكر المسلمين ، غير أن محمد بن مسلمة قائد الحرس اعتقلهم جميعاً . ورغبة في الصلح أطلق سراحهم النبي عَلَيْ وعفا عنهم ، وفي ذلك أنزل الله ﴿ وَهُوَ الَّذِي كُفَّ أَيْدِيكُمْ عَنْهُم بِبَطْنِ مَكُمَّ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ الله ﴿ وَهُوَ الَّذِي كُفَّ أَيْدِيكُمْ عَنْهُم بِبَطْنِ مَكُمَّ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ (٤٤: ٤٨) .

### عثمان بن عفان سفيراً إلى قريش:

وحينفذ أراد رسول الله عليه أن يبعث سفيراً يؤكد لدى قريش موقفه وهدفه من هذا السفر ، فدعا عمر بن الخطاب ليرسله إليهم ، فاعتذر قائلا : يا رسول الله ليس لي بمكة أحد من بني كعب يغضب لي إن أوذيت ، فأرسل عثمان بن عفان ، فإن عشيرته بها ، وإنه مبلغ ما أردت ، فدعاه ، وأرسله إلى قريش ، وقال : أخبرهم أنا لم نأت لقتال ، وإنما جئنا عماراً ، وادعهم إلى الإسلام . وأمره أن يأتي رجالاً بمكة مؤمنين ، ونساء مؤمنات ، فيبشرهم بالفتح ، ويخبرهم أن الله عز وجل مظهر دينه بمكة ، حتى لا يستخفى فيها أحد بالإيمان .

فانطلق عثمان حتى مر على قريش ببلدح ، فقالوا : أين تريد ؟ فقال : بعثني رسول الله على كذا وكذا ، قالوا : قد سمعنا ما تقول ، فانفذ لحاجتك ، وقام إليه أبان بن سعيد بن العاص ، فرحب به ثم أسرج فرسه ، فحمل عثمان على الفرس ، وأجاره وأردفه حتى جاء مكة ، وبلغ الرسالة إلى زعماء قريش . فلما فرغ عرضوا عليه أن يطوف بالبيت ، لكنه رفض هذا العرض ، وأبى أن يطوف حتى يطوف رسول الله عليه .

### إشاعة مقتل عثمان وبيعة الرضوان:

واحتبسته قريش عندها – ولعلهم أرادوا أن يتشاوروا فيا بينهم في الوضع الراهن ، ويبرموا أمرهم ، ثم يردوا عثمان بجواب ما جاء به من الرسالة – وطال الاحتباس ، فشاع بين المسلمين أن عثمان قتل ، فقال رسول الله علم أن لا يفروا ، وبايعته جماعة على الموت ، وأول من أصحابه إلى البيعة ، فثاروا إليه يبايعونه على أن لا يفروا ، وبايعته جماعة على الموت ، وأول من بايعه أبو سنان الأسدي ، وبايعه سلمة بن الأكوع على الموت ثلاث مرات ، في أول الناس ووسطهم وآخرهم ، وأخذ رسول الله علم المدة بيد نفسه وقال : هذه عن عثمان ، ولما تحت البيعة جاء

عثمان فبايعه ، ولم يتخلف عن هذه البيعة إلا رجل من المنافقين يقال له جد بن قيس .

أخذ رسول الله عَلِيْكُ هذه البيعة تحت شجرة ، وكان عمر آخذاً بيده ، ومعقل بن يسار آخذاً بغصن الشجرة يرفعه عن رسول الله عَلِيْكُ ، وهذه هي بيعة الرضوان التي أنزل الله فيها ﴿ لَقَدْرَضِكَ اللَّهُ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَا

### إبرام الصلح وبنوده:

وعرفت قريش حراجة الموقف ، فأسرعت إلى بعث سهيل بن عمرو لعقد الصلح ، وأكدت له أن لا يكون في الصلح إلا أن يرجع عنا عامه هذا ، لا تتحدث العرب عنا أنه دخلها علينا عنوة أبداً . فأتاه سهيل بن عمرو ، فلما رآه عليه السلام قال : قد سهل لكم أمركم ، أراد القوم الصلح حين بعثوا هذا الرجل ، فجاء سهيل فتكلم طويلاً ، ثم اتفقا على قواعد الصلح وهي هذه :

١ – الرسول – عَلَيْكُ – يرجع من عامه ، فلا يدخل مكة وإذا كان العام القابل دخلها المسلمون فأقاموا بها ثلاثاً ، معهم سلاح الراكب ، السيوف في القرب ، ولا تتعرض قريش لهم بأي نوع من أنواع التعرض .

٢ - وضع الحرب بين الطرفين عشر سنين ، يأمن فيها الناس ، ويكف بعضهم عن بعض .

٣ - من أحب أن يدخل في عقد محمد وعهده دخل فيه ، ومن أحب أن يدخل في عقد قريش وعهدهم دخل فيه ، وتعتبر القبيلة التي تنضم إلى أي الفريقين جزءاً من ذلك الفريق ، فأي عدوان تتعرض له أي من هذه القبائل يعتبر عدواناً على ذلك الفريق .

عن أتى محمداً من قريش من غير إذن وليه – أي هارباً منهم – رده عليهم ، ومن جاء قريشاً ممن مع محمد – أي هارباً منه – لم يرد عليه .

ثم دعا علياً ليكتب الكتاب ، فأملى عليه ( بسم الله الرحمن الرحيم ) فقال سهيل : أما الرحمن فوالله لا ندري ما هو ؟ ولكن اكتب باسمك اللهم . فأمر النبي عَلَيْكُ علياً بذلك . ثم أملى ( هذا ما صالح عليه محمد رسول الله ) فقال سهيل : لو نعلم أنك رسول الله ما صددناك عن البيت ، ولا قاتلناك ، ولكن اكتب محمد بن عبد الله فقال : إني رسول الله وإن كذبتموني ،

### رد أبي جندل:

وبينا الكتاب يكتب إذ جاء أبو جندل بن سهيل يرسف في قيوده ، قد خرج من أسفل مكة حتى رمى بنفسه بين ظهور المسلمين ، فقال سهيل : هذا أول ما أقاضيك عليه على أن ترده . فقال النبي عليه النبي عليه الله النبي عليه الكتاب بعد . فقال : فوالله إذا لا أقاضيك على شيء أبداً . فقال النبي عليه فأجزه لي . قال : ما أنا بمجيزه لك . قال : بلى فافعل ، قال : ما أنا بفاعل . وقد ضرب سهيل أبا جندل في وجهه ، وأخذ بتلابيبه وجره ؛ ليرده إلى المشركين ، وجعل أبو جندل يصرخ بأعلى صوته : يا معشر المسلمين أأرد إلى المشركين يفتنوني في ديني ؟ فقال رسول الله على صوته : يا أبا جندل اصبر واحتسب ، فإن الله جاعل لك ولمن معك من المستضعفين فرجاً ومخرجاً ، إنا قد عقدنا بيننا وبين القوم صلحاً ، وأعطيناهم على ذلك ، وأعطونا عهد الله فلا نغدر بهم .

فوثب عمر بن الخطاب رضي الله عنه مع أبي جندل يمشي إلى جنبه ويقول: اصبر يا أبا جندل ، فإنما هم المشركون ، وإنما دم أحدهم دم كلب ، ويدني قائم السيف منه ، يقول عمر: رجوت أن يأخذ السيف فيضرب به أباه ، فضن الرجل بأبيه ، ونفذت القضية .

#### النحر والحلق للحل عن العمرة:

ولما فرغ رسول الله عليه من قضية الكتاب قال: قوموا ، فانحروا ، فوالله ما قام منهم أحد حتى قال ثلاث مرات ، فلما لم يقم منهم أحد قام فدخل على أم سلمة ، فذكر لها ما لقي من الناس ، فقالت : يا رسول الله أتحب ذلك ؟ اخرج ، ثم لا تكلم أحداً كلمة حتى تنحر بدنك ، وتعاوت حالقك فيحلقك ، فقام فخرج فلم يكلم أحداً منهم حتى فعل ذلك ، نحر بدنه ، ودعا حالقه ، فلما رأى الناس ذلك قاموا فنحروا ، وجعل بعضهم يحلق بعضاً ، حتى كاد

بعضهم يقتل بعضاً غماً ، وكانوا نحروا البدنة عن سبعة ، والبقرة عن سبعة ، ونحر رسول الله عليه الله عليه على كان لأبي جهل ، كان في أنفه برة من فضة ، ليغيظ به المشركين ، ودعا رسول الله عليه المحلقين ثلاثاً بالمغفرة وللمقصرين مرة وفي هذا السفر أنزل الله فدية الأذى لمن حلى رأسه بالصيام ، أو الصدقة ، أو النسك في شأن كعب بن عجرة .

#### الاباء عن رد المهاجرات:

ثم جاء نسوة مؤمنات فسأل أولياؤهن أن يردهن عليهم بالعهد الذي تم في الحديبية ، فرفض طلبهم هذا ، بدليل أن الكلمة التي كتبت في المعاهدة بصدد هذا البند هي : ( وعلى أنه لا يأتيك منا رجل ، وإن كان على دينك إلا رددته علينا )(١) فلم تدخل النساء في العقد رأساً . وأنزل الله في ذلك ﴿يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا جَآءَكُمُ المُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَتِ فَآمَتَحِنُوهُنَّ ﴾ حتى بلغ ﴿يعِصَيمِ فَي ذلك ﴿يَتَأَيُّهُا النِّي يُولِهُ عَلَى مِن اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

وطلق المسلمون زوجاتهم الكافرات بهذا الحكم . فطلق عمر يومئذ امرأتين كانتا له في الشرك . تزوج بإحداهما معاوية ، وبالأخرى صفوان بن أمية .

#### ماذا يتمخض عن بنود المعاهدة:

هذه هي هدنة الحديبية ، ومن سبر أغوار بنودها مع خلفياتها لا يشك أنها فتح عظيم للمسلمين ، فقريش لم تكن تعترف بالمسلمين أي اعتراف ، بل كانت تهدف استئصال شافتهم ، وتنتظر أن تشهد يوماً ما نهايتهم ، وكانت تحاول بأقصى قوتها الحيلولة بين الدعوة الإسلامية ، وبين الناس ، بصفتها ممثلة الزعامة الدينية والصدارة الدنيوية في جزيرة العرب ، ومجرد الحنوح إلى الصلح اعتراف بقوة المسلمين ، وأن قريشاً لا تقدر على مقاومتهم ، ثم البند الثالث يدل لفحواه على أن قريشاً نسيت صدارتها الدنيوية وزعامتها الدينية ، وأنها لاتهمها الآن إلا نفسها ، أما سائر الناس وبقية جزيرة العرب فلو دخلت في الإسلام بأجمعها ، فلا يهم ذلك قريشاً ، ولا تتدخل في ذلك بأي نوع من أنواع التدخل . أليس هذا فشلاً ذريعاً بالنسبة إلى

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٢٨٠/١ .

قريش ؟ وفتحاً مبيناً بالنسبة إلى المسلمين ؟ إن الحروب الدامية التي جرت بين المسلمين وبين أعدائهم لم تكن أهدافها – بالنسبة إلى المسلمين – مصادرة الأموال وإبادة الأرواح ، وإفناء الناس ، أو إكراه العدو على اعتناق الإسلام ، وإنما كان الهدف الوحيد الذي يهدفه المسلمون من هذه الحروب هو الحرية الكاملة للناس في العقيدة والدين ﴿ فَمَن شَاءَ فَلْيُوْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيُوْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيُكُوْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكُوْمِن وَمَن القوات ، وقد حصل هذا الهدف بجميع أجزائه ولوازمه ، وبطريق ربما لا يحصل بمثله في الحروب مع الفتح المبين ، وقد كسب المسلمون لأجل هذه الحرية نجاحاً كبيراً في الدعوة ، فبينا كان عدد المسلمين لا يزيد على ثلاثة آلاف قبل الهدنة ؛ صار عدد الحيش الإسلامي في سنتين عند فتح مكة عشرة آلاف .

أما البند الثاني ؛ فهو جزء ثان لهذا الفتح المبين ، فالمسلمون لم يكونوا بادئين بالحروب ، وإنما بدأتها قريش ، يقول الله تعالى ﴿وَهُم بَكَ مُ وَكُمْ أَوَلَكَ مَرَّةٍ ﴾ ، أما المسلمون فلم يكن المقصود من دورياتهم العسكرية إلا أن تفيق قريش عن غطرستها ، وصدها عن سبيل الله ، وتعمل معهم بالمساواة ، كل من الفريقين يعمل على شاكلته فالعقد بوضع الحرب عشر سنين حد لهذه الغطرسة والصد ، ودليل على فشل من بدأ الحرب وضعفه وانهياره .

أما البند الأول ؛ فهو حد لصد قريش عن المسجد الحرام ، فهو أيضاً فشل لقريش ، وليس فيه ما يشفى قريشاً سوى أنها نجحت في الصد لذلك العام الواحد فقط .

أعطت قريش هذه الخلال الثلاث للمسلمين ، وحصلت بإزائها خلة واحدة فقط ، وهي ما في البند الرابع ، ولكن تلك الخلة تافهة جداً ، ليس فيها شيء يضر بالمسلمين ، فمعلوم أن المسلم ما دام مسلماً لا يفر عن الله ورسوله ، وعن مدينة الإسلام ، ولا يفر إلا إذا ارتد عن الإسلام ظاهراً أو باطناً ، فإذا ارتد فلا حاجة إليه للمسلمين ، وانفصاله من المجتمع الإسلامي خير من بقائه فيه ، وهذا الذي أشار إليه رسول الله عليه بقوله : إنه من ذهب منا إليهم فأبعده الله (١) ، وأما من أسلم من أهل مكة - فهو وإن لم يبق للجوئه إلى المدينة سبيل - لكن أرض الله واسعة ، ألم تكن الحبشة واسعة للمسلمين حينا لم يكن يعرف أهل المدينة عن الإسلام شيئاً ؟ وهذا الذي أشار إليه النبي عليه بقوله « ومن جاءنا منهم سيجعل الله له فرجاً ومخرجاً ه(٢) .

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم باب صلح الحديبية ١٠٥/٢.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.

والأخذ بمثل هذا الاحتفاظ ، وإن كان مظهر الاعتزاز لقريش ، لكنه في الحقيقة ينيء عن شدة انزعاج قريش وهلعهم وخورهم ، وعن شدة خوفهم على كيانهم الوثني ، وكأنهم كانوا قد أحسوا أن كيانهم اليوم على شفا جرف هار ، لا بد له من الأخذ بمثل هذا الاحتفاظ . وما سمح به النبي علي من أنه لا يسترد من فر إلى قريش من المسلمين ، فليس هذا إلا دليلاً على أنه يعتمد على تثبيت كيانه وقوته كال الاعتاد ، ولا يخاف عليه من مثل هذا الشرط .

### حزن المسلمين ومناقشة عمر مع النبي ـ ﷺ -:

هذه هي حقيقة بنود هذه الهدنة ، لكن هناك ظاهرتان عمت لأجلهما المسلمين كآبة وحزن شديد ، الأولى : أنه كان قد أخبرهم أنا سنأتي البيت فنطوف به ، فماله يرجع ولم يطف به ؟ الثانية : أنه رسول الله على الحق ، والله وعد إظهار دينه ، فماله قبل ضغط قريش ، وأعطي الدنية في الصلح ؟ كانت هاتان الظاهرتان مثار الريب والشكوك والوساوس والظنون . وصارت مشاعر المسلمين لأجلهما جريحة ، بحيث غلب الهم والحزن على التفكير في عواقب بنود الصلح . ولعل أعظمهم حزناً كان عمر بن الخطاب ، فقد جاء إلى النبي عليه وقال : يا رسول الله ألسنا على حق وهم على باطل ؟ قال : بلى . قال : أليس قتلانا في الجنة وقتلاهم في النار ؟ قال : بلى . قال : أليس قتلانا في الجنة وقتلاهم في النار ؟ قال : بلى . قال : بلى . قال : يا ابن قال : يا ابن قال : فيم نعطى الدنية في ديننا ، ونرجع ولما يحكم الله بيننا وبينهم ؟ قال : يا ابن قال : بلى . قال : أي رسول الله ولست أعصيه ، وهو ناصري ، ولن يضيعني أبداً . قال : أو ليس كنت تحدثنا أنا سنأتي البيت فنطوف به ؟ قال : بلى ، فأخبرتك أنا نأتيه العام ؟ قال : لا . قال : فإنك آتيه ومطوف به .

ثم انطلق عمر متغیظاً فأتی أبا بكر ، فقال له كما قال لرسول الله عَلَيْكُ ، ورد علیه أبو بكر ، كما ورد علیه أبو بكر ، كما ورد علیه أبو بكر ، كما ورد علیه الحق .

ثم نزلت ﴿ إِنَّافَتَحَنَالَكَ فَتَحَامُبِينًا ﴾ إلخ فأرسل رسول الله إلى عمر فأقرأه إياه ، فقال : يا رسول الله أو فتح هو ؟ قال : نعم . فطابت نفسه ورجع .

ثم ندم عمر على ما فرط منه ندماً شديداً. قال عمر: فعملت لذلك أعمالا، مازلت أتصدق وأصوم وأصلى وأعتق من الذي صنعت يومئذ، مخافة كلامي الذي تكلمت به، حتى

رجوت أن يكون خيراً<sup>(١)</sup> .

#### انحلت أزمة المستضعفين:

ولما رجع رسول الله عَلَيْكُم إلى المدينة ، واطمأن بها ، انفلت رجل من المسلمين ، ممن كان يعذب من مكة ، وهو أبو بصير رجل من ثقيف حليف لقريش ، فأرسلوا في طلبه رجلين وقالوا للنبي عَلَيْكُم الله العهد الذي جعلت لنا ، فدفعه النبي عَلَيْكُم إلى الرجلين ، فخرجا به حتى بلغا ذا الحليفة ، فنزلوا يأكلون من تمر لهم ، فقال أبو بصير لأحد الرجلين : والله إني لأرى سيفك هذا يا فلان جيداً . فاستله الآخر ، فقال : أجل . والله إنه لجيد ، لقد جربت به ثم جربت . فقال أبو بصير : أرني أنظر إليه ، فأمكنه منه ، فضربه حتى برد .

وفر الآخر حتى أتى المدينة ، فدخل المسجد يعدو ، فقال رسول الله على حين رآه : لقد رأى هذا ذعراً ، فلما انتهى إلى النبي على قال تتل صاحبي ، وإني لمقتول ، فجاء أبو بصير وقال : يا نبي الله ، قد والله أوفى الله ذمتك ، قد رددتني إليهم ، ثم أنجاني الله منهم ، قال رسول الله : ويل أمه ، مسعر حرب لو كان له أحد ، فلما سمع ذلك عرف أنه سيرده إليهم ، فخرج حتى أتى سيف البحر ، وينفلت منهم أبو جندل بن سهيل ، فلحق بأبي بصير ، فجعل لا يخرج من قريش رجل قد أسلم إلا لحق بأبي بصير ، حتى اجتمعت منهم عصابة . فوالله ما يسمعون بعير خرجت لقريش إلى الشام إلا اعترضوا لها ، فقتلوهم وأخذوا أموالهم . فأرسلت قريش إلى النبي عليه الرحم لما أرسل ، فمن أتاه فهو آمن ، فأرسل النبي عليه إليهم ، فقدموا عليه المدينة (٢) .

### إسلام أبطال من قريش:

وفي أوائل سنة ٧ من الهجرة بعد هذه الهدنة أسلم عمرو بن العاص وخالد بن الوليد

<sup>(</sup>۱) انظر لتفصيل هذه الغزوة والهدنة ، فتح الباري ٤٣٩/٧ إلى ٤٥٨ ، صحيح البخاري ٣٧٨/١ ، ٣٧٩ ، ٣٧٨ ، ٣٨٠ ، ٣٨٠ ، ٣٨٠ ، ٢٨٠ ، ٥٩٨ ، ٢٠٠ ، ابن هشام ٣٠٨/٢ ، ٣٨٠ ، ٣٨١ ، ٣٨٠ ، ١٠٥ ، ١٢١ ، ١٢٢ ، ١٢١ ، ١٢٢ ، ١٢٢ ، ١٢٢ ، ١٢٢ ، ٢٢٢ ، ٤٢٢ ، ١٢٢ ، ١٢٢ ، ١٢٢ ، ١٢٢ ، ١٢٢ ، ١٢٢ ، ١٢٢ ، ١٢٢ ، ١٢٢ . الله الشيخ عبد الله النجدي ص٢٠٧ إلى ٣٠٥ ، تاريخ عمر بن الخطاب لابن الجوزي ص٣٩ ، ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) المصادر السابقة.

وعثمان بن طلحة ، ولما حضروا عند النبي عليه قال : إن مكة قد ألقت إلينا أفلاذ كبدها(١) .

<sup>(</sup>١) اختلفوا كثيراً في تعيين السنة التي أسلم فيها هؤلاء الصحابة ، وعامة كتب أسماء الرجال تصرح أنها سنة ثمان ، ولكن قصة إسلام عمرو بن العاص عندالنجاشي معروفة ، وأسلم خالد وعثمان بن طلحة حين رجع عمرو بن العاص من الحبشة فإنه بعد الرجوع قصد المدينة فلقياه في الطريق ، وحضر الثلاثة عند النبي عليه وأسلموا وهذا يقتضى أنهم أسلموا في أوائل سنة سبع . والله أعلم .

## المرحلة الثانية طور جديد

إن هدنة الحديبية كانت بداية طور جديد في حياة الإسلام ، والمسلمين ، فقد كانت قريش أقوى قوة وأعندها وألدها في عداء الإسلام ، وبانسحابها عن ميدان الحرب إلى رحاب الأمن والسلام ، انكسر أقوى جناح من أجنحة الأحزاب الثلاثة – قريش وغطفان واليهود – ولما كانت قريش ممثلة للوثنية وزعيمتها في ربوع جزيرةالعرب ، انخفضت حدة مشاعر الوثنيين ، وانهارت نزعاتها العدائية إلى حد كبير ، ولذلك لا نرى لغطفان استفزازاً كبيراً بعد هذه الهدنة ، وجل ما جاء منهم إنما جاء من قبل إغراء اليهود .

أما اليهود فقد كانوا جعلوا خيبر بعد جلائهم عن يثرب وكرا للدس والتآمر . كانت شياطينهم تبيض هناك وتفرخ ، وتؤجج نار الفتنة ، وتغري الأعراب الضاربة حول المدينة ، وتبيت للقضاء على النبي عَلِي والمسلمين ، أو لإلحاق الحسائر الفادحة بهم ، ولذلك كان أول إقدام حاسم من النبي عَلِي بعد الهدنة هو شن الحرب الفاصلة على هذا الوكر .

ولكن هذه المرحلة التي بدأت بعد الهدنة أعطت للمسلمين فرصة كبيرة ، لنشر الدعوة الإسلامية وإبلاغها ، وقد تضاعف نشاط المسلمين في هذا المجال ، وبرز نشاطهم في هذا الوجه على نشاطهم العسكري . ولذلك نرى أنْ نقسم هذه المرحلة على قسمين :

- (١) النشاط في مجال الدعوة ، أو مكاتبة الملوك والأمراء .
  - (٢) النشاط العسكري.

وقبل أن نتابع النشاط العسكري في هذه المرحلة ، نتناول موضوع مكاتبة الملوك والأمراء ، إذ الدعوة الإسلامية هي المقدم طبعاً ، بل ذلك هو الهدف الذي عانى له المسلمون ما عانوه من المصائب والآلام ، والحروب والفتن ، والقلاقل والاضطرابات .

# مكاتبة الملوك والأمراء

في أواخر السنة السادسة حين رجع رسول الله عَلَيْكُ من الحديبية كتب إلى الملوك يدعوهم إلى الإسلام .

محمد

واختار من أصحابه رسلاً لهم معرفة وخبرة ، وأرسلهم إلى الملوك ، وقد جزم العلامة المنصور فوري أن النبي عَلِيْكُ أرسل هؤلاء الرسل غرة المحرم سنة سبع من الهجرة قبل الخروج إلى خيبر بأيام(٢) . وفيا يلي نصوص هذه الكتب ، وبعض ما تمخضت عنه .

### ١. الكتاب إلى النجاشي ملك الحبشة:

وهذا النجاشي اسمه أصحمة بن الابجر ، كتب إليه النبي عَلَيْكُ مع عمرو بن أمية الضمري في آخر سنة ست أو في المحرم سنة سبع من الهجرة . وقد ذكر الطبري نص الكتاب ، ولكن النظر الدقيق في ذلك النص ، يفيد أنه ليس بنص الكتاب الذي كتبه عَلَيْكُ بعد الحديبية ، بل لعلم نص كتاب بعثه مع جعفر حين خرج هو وأصحابه مهاجرين إلى الحبشة في العهد المكي ،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٨٧٢/٢ . ٨٧٣ .

<sup>(</sup>٢) رحمة للعالمين ١٧١/١ .

فقد ورد في آخر الكتاب ذكر هؤلاء المهاجرين بهذا اللفظ ( وقد بعثت إليكم ابن عمي جعفراً ومعه نفر من المسلمين ، فإذا جاءك فأقرهم ودع التجبر ) .

وقد أورد المحقق الكبير الدكتور حميد الله ( باريس ) نص كتاب قد عثر عليه في الماضي القريب – كما أورده ابن القيم مع الاختلاف في كلمة فقط – وبذل الدكتور في تحقيق ذلك النص جهداً بليغاً واستعان في ذلك كثيراً باكتشافات العصر الحديث ، وأورد صورته في الكتاب وهو هكذا .

### بسم الله الرحمن الرحيم

من محمد رسول الله إلى النجاشي عظيم الحبشة ، سلام على من اتبع الهدي ، أما بعد فإني أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن ، وأشهد أن عيسى ابن مريم روح الله وكلمته . ألقاها إلى مريم البتول الطيبة الحصينة فحملت بعيسى من روحه ونفخه ، كا خلق آدم بيده ، وإني أدعو إلى الله وحده لا شريك له ، والموالاة على طاعته ، وأن تتبعني ، وتؤمن بالذي جاءني فإني رسول الله على أدعوك وجنودك إلى الله عز وجل ، وقد بلغت ونصحت ، فاقبل نصيحتي ، والسلام على من اتبع الهدى (١) .

وأكد الدكتور المحترم أن هذا هو نص الكتاب الذي كتبه النبي عليلة إلى النجاشي بعد الحديبية ، أما صحة هذا النص فلا شك فيها بعد النظر في الدلائل ، وأما أن هذا الكتاب هو الذي كتب بعد الحديبية فلا دليل عليه ، والذي أورده البيهقي عن ابن إسحاق أشبه بالكتب التي (۱) انظر رسول أكرم كي سياسي زندكي ( بالأردو ) ص١٠٨ ، ١٠٩ ، ١٢٢ ، ١٢١ ، ١٢٥ ، ١٢٥ ، وفي زاد المعاد : أسلم أنت بدل والسلام على من اتبع الهداى . انظر زاد المعاد ؟ . ٢٠٠ .

كتبها النبي عَلِيْكُ إلى ملوك وأمراء النصاري بعد الحديبية ، فإن فيه الآية الكريمة : ﴿ يَتَأَهَّلَ الْكِنْبِ تَمَالُوْ إِلَىٰ كَلِمَةٍ ﴾ إلخ كما كان دأبه في تلك الكتب ، وقد ورد فيه اسم الأصحمة صريحاً ، وأما النص الذي أورده الدكتور حميد الله ، فالأغلب عندي أنه نص الكتاب الذي كتبه النبي عَلَيْكُ بعد موت أصحمة إلى خليفته ، ولعل هذا هو السبب في ترك الاسم .

وهذا الترتيب ليس عندي عليه دليل قطعي سوى الشهادات الداخلية التي تؤديها نصوص هذه الكتب. والعجب من الدكتور حميد الله أنه جزم أن النص الذي أورده البيهقي عن ابن عبائس هو نص الكتاب الذي كتبه النبي عليه بعد موت أصحمة إلى خليفته مع أن اسم أصحمة وارد في هذا النص صريحاً والعلم عند الله(١).

ولما بلغ عمرو بن أمية الضمري كتاب النبي عَلَيْكُم إلى النجاشي أخذه النجاشي ، ووضعه على عينــه ونزل عن سريره على الأرض ، وأســلم على يد جعفر بن أبي طالب . وكتب إلى النبى عَلِيْكُم بذلك ، وهاك نصه .

### بسم الله الرحمن الرحيم

إلى محمد رسول الله من النجاشي أصحمة سلام عليك يا نبي الله من الله ورحمة الله وبركاته ، والله الذي لا إله إلا هو ، أما بعد :

فقد بلغني كتابك يا رسول الله فيا ذكرت من أمر عيسى ، فورب الساء والأرض ، إن عيسى لا يزيد على ما ذكرت ثفروقاً ، إنه كما قلت ، وقد عرفنا ما بعثت بها إلينا ، وقد قرينا ابن عمك ، عمك وأصحابك فأشهد أنك رسول الله صادقاً مصدقاً وقد بايعتك ، وبايعت ابن عمك ، وأسلمت على يديه لله رب العالمين (٢) .

وكان النبي عَلَيْكُ قد طلب من النجاشي أن يرسل جعفراً ومن معه من مهاجري الحبشة ، فأرسلهم في سفينتين مع عمرو بن أمية الضمري ، فقدم بهم على النبي عَلَيْكُ وهو بخيبر (٢) . توفي النجاشي هذا في رجب سنة تسع من الهجرة بعد تبوك ، ونعاه النبي عَلَيْكُ يوم وفاته ، وصلى عليه

<sup>(</sup>۱) انظر لهذه المباحث كتاب الدكتور حميد الله و رسوم أكرم كي سياسي زندكي ، ص١٠٨ ، إلى ١١٤ ومن ١٢١ إلى ١٣١ .

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد ۱۱/۳.

<sup>(</sup>۳) ابن هشام ۲/۹۰۹.

صلاة الغائب. ولما مات وتخلف على عرشه ملك آخر كتب إليه النبي عَلَيْكُ كتاباً آخر ولا يدرى هل أسلم أم لا ؟(١).

### ٣ ـ الكتاب إلى المقوقس ملك مصر:

وكتب النبي عَلِيْكُ إلى جريج بن متى (٢) ، الملقب بالمقوقس ملك مصر والإسكندرية : « بسم الله الرحمن الرحيم » من محمد عبد الله ورسوله إلى المقوقس عظيم القبط ، سلام على من اتبع الهدى ، أما بعد ، فإني أدعوك بدعاية الإسلام ، أسلم تسلم ، وأسلم يؤتك الله أجرك مرتين ، فإن توليت فإن عليك إنم أهل القبط. ﴿ يَتَأَهَّلُ ٱلْكِنْكِ تَعَالُواْ إِلَى كَلِمَةِ سَوَآعِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْالْفَا وَلَا لَنَهُ وَلَا أَلَّهُ وَلَا أَلَهُ وَلَا أَللهُ وَلَا أَلَهُ وَلَا أَللهُ وَلَوْ اللّهِ فَإِن تَولُواْ أَشْهِ كُواْ إِلَّالُهُ فَإِن تَولُواْ أَشْهِ كُواْ إِلَيْ مُسْلِمُون ﴾ (٢) .

واختار لحمل هذا الكتاب حاطب بن أبي بلتعة . فلما دخل حاطب على المقوقس قال له : إنه كان قبلك رجل يزعم أنه الرب الأعلى ، فأخذه الله نكال الآخرة والأولى ، فانتقم به ثم انتقم منه ، فاعتبر بغيرك ، ولا يعتبر غيرك بك .

فقال المقوقس : إن لنا ديناً لن ندعه إلا لما هو خير منه .

فقال حاطب: ندعوك إلى دين الإسلام الكافي به الله فَقْد ما سواه ، إن هذا النبي دعا الناس فكان أشدهم عليه قريش ، وأعداهم له اليهود ، وأقربهم منه النصارى ، ولعمري ما بشارة موسى بعيسى إلا كبشارة عيسى بمحمد ، وما دعاؤنا إياك إلى القرآن إلا كدعائك أهل التوراة إلى الإنجيل ، فكل نبي أدرك قوماً فهم أمته ، فالحق عليهم أن يطيعوه ، وأنت ممن أدركه هذا النبي ، ولسنا ننهاك عن دين المسيح ، ولكنا نأمرك به .

 <sup>(</sup>۱) ربما يؤخذ هذا مما رواه مسلم عن أنس ۹۹/۲ .

 <sup>(</sup>۲) هذا على رأي العلامة المنصورفوري في كتابه رحمة للعالمين ۱۷۸/۱ ؛ وقال الدكتور حميد الله ٩ إن اسمه
 بنيامين ٩ انظر : رسول أكرم كي سياسي زندكي ص٤١١ .

<sup>(</sup>٣) هذا النص أورده ابن القيم في زاد المعاد ٦١/٣ والذي أورده الدكتور حميد الله أحداً من صورة الكتاب الذي عمر عليه في الماضي القريب يختلف بعض كلماته عن هذا النص ، ففيه و فأسلم تسلم يؤتك الله ، الخ . وفيه و إثم الماضي القريب يختلف بعض كلماته عن هذا النص ، نفيه و فأسلم تسلم يؤتك الله ، الخ . وفيه و إثم الماضي المقبط ، انظر : رسول أكرم كي سياسي زندكي ص١٣٦، ١٣٧ .

فقال المقوقس: إني قد نظرت في أمر هذا النبي ، فوجدته لا يأمر بمزهود فيه ، ولم أجده بالساحر الضال ، ولا الكاهن الكاذب ، ووجدت معه آية النبوة بإخراج الخبء والإخبار بالنجوى وسأنظر .

وأخذ كتاب النبي عَلَيْكُ ، فجعله في حق من عاج ، وحتم عليه ودفع به إلى جارية له ، ثم دعا كاتباً له يكتب بالعربية ، فكتب إلى رسول الله عَلِيْكُ :

« بسم الله الرحمن الرحيم » لمحمد بن عبد الله من المقوقس عظيم القبط ، سلام عليك ، أما بعد ، فقد قرأت كتابك ، وفهمت ما ذكرت فيه ، وما تدعو إليه ، وقد علمت أن نبياً بقي ، وكنت أظن أنه يخرج بالشام ، وقد أكرمت رسولك ، وبعثت إليك بجاريتين ، لهما مكان في القبط عظيم ، وبكسوة ، وأهديت إليك بغلة لتركبها ، والسلام عليك .

ولم يزد على هذا ولم يسلم ، والجاريتان مارية ، وسيرين ، والبغلة دلدل بقيت إلى زمن معاوية (١) ، واتخذ النبي عَلِيلِهُ مارية سرية له ، وهي التي ولدت له إبراهيم . وأما سيرين فأعطاها لحسان بن ثابت الأنصاري .

#### ٣. الكتاب إلى كسرى ملك فارس:

وكتب النبي عَلِيْكُ إلى كسرى ملك فارس ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم ﴾ من محمد رسول الله إلى كسرى عظيم فارس ، سلام على من اتبع الهدى ، وآمن بالله ورسوله ، وشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأن محمداً عبده ورسوله ، وأدعوك بدعاية الله، فإني أنا رسول الله إلى الناس كافة ، لينذر من كان حياً ويحق القول على الكافرين ، فأسلم تسلم ، فإن أبيت فإن إثم المجوس عليك .

واختار لحمل هذا الكتاب عبد الله بن حذافة السهمي ، فدفعه السهمي إلى عظيم البحرين ، ولا ندري هل بعث عظيم البحرين رجلاً من رجالاته ، أم بعث عبد الله السهمي ، وأياً ما كان فلما قرىء الكتاب على كسرى مزقه ، وقال في غطرسة : عبد حقير من رعيتي يكتب اسمه قبلي ، ولما بلغ ذلك رسول الله عليات قال : مزق الله ملكه ، وقد كان كما قال ، فقد كتب كسرى إلى باذان عامله على اليمن : ابعث إلى هذا الرجل الذي بالحجاز رجلين من عندك جلدين ، فليأتياني

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٦١/٣.

به . فاختار باذان رجلين ممن عنده ، وبعثهما بكتاب إلى رسول الله عَلَيْكُ يأمره أن ينصرف معهما إلى كسرى ، فلما قدما المدينة ، وقابلا النبي عَلَيْكُ قال أحدهما : إن شاهنشاه ( ملك المملوك ) كسرى قد كتب إلى الملك باذان يأمره أن يبعث إليك من يأتيه بك ، وبعثني إليك لتنطلق معى ، وقال قولاً تهديدياً ، فأمرهما النبي عَلَيْكُ أن يلاقياه غداً .

وفي ذلك الوقت كانت قد قامت ثورة كبيرة ضد كسرى من داخل بيته بعد أن لاقت جنوده هزيمة منكرة أمام جنود قيصر ، فقد قام شيرويه بن كسرى على أبيه فقتله ، وأخذ الملك لنفسه ، وكان ذلك في ليلة الثلاثاء لعشر مضين من جمادى الأولى سنة سبع<sup>(۱)</sup> ، وعلم رسول الله على الخبر من الوحي ، فلما غدوا عليه أخبرهما بذلك : فقالا : هل تدري ما تقول ؟ إنا قد نقمنا عليك ما هو أيسر ، أفنكتب هذا عنك ، ونخبره الملك . قال : نعم أخبراه ذلك عني ، وقولا له إن ديني وسلطاني سيبلغ ما بلغ كسرى ! وينتهي إلى منتهى الخف والحافر . وقولا له : إن أسلمت أعطيتك ما تحت يدك ، وملكتك على قومك من الأبناء ، فخرجا من عنده حتى قدما على باذان فأخبراه الخبر ، وبعد قليل جاء كتاب بقتل شيرويه لأبيه ، وقال له شيرويه في كتابه : انظر الرجل الذي كان كتب فيه أبي إليك ، فلا تهجه حتى يأتيك أمري .

وكان ذلك سبباً في إسلام باذان ومن معه من أهل فارس باليمن<sup>٢١)</sup> .

#### ٤. الكتاب إلى قيصر ملك الروم:

وروى البخاري ضمن حديث طويل نص الكتاب الذي كتبه النبي عليه إلى ملك الروم هرقل ، وهو هذا :

و بسم الله الرحمن الرحيم ، من محمد عبد الله ورسوله إلى هرقل عظيم الروم ، سلام على من اتبع الهدى ، أسلم تسلم ، أسلم يؤتك الله أجرك مرتين ، فإن توليت فإن عليك إثم الأريسيين ، فيكَأَهْلَٱلْكِئْبِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَاعِ بَيْنَكُرُ أَلَّانَعْ بُدَ إِلَّا أَللَهُ وَلَائُشْرِكَ بِهِ عَشَيْعًا وَ لَا يُتَخْدُ بَعْضُ نَا بَعْظُ أَرْبَا بَالِمَ فَوْنِ اللهِ فَإِن تَوَلَّوا أَشْهَا أَرْبَا بَعْظُ أَرْبَا بَالِمَ وَنِ اللهِ فَإِن تَوَلَّوا فَقُولُوا الشَّهَا وَأَ مُسْلِمُونَ ﴾ (١٠) .

<sup>(</sup>١) فتح الباري ١٢٧/٨.

٢) محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ١٤٧/١ ، فتح الباري ١٢٧/٨ ، ١٢٨ وانظر رحمة للعالمين أيضاً

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ١/١، ٥.

واختار لحمل هذا الكتاب دحية بن خليفة الكلبي ، وأمره أن يدفعه إلى عظم بصرى ، ليدفعه إلى قيصر ، وقد روى البخاري عن ابن عباس أن أبا سفيان بن حرب أخبره أن هرقل أرسل إليه في ركب من قريش ، وكانوا تجاراً بالشام في المدة التي كان رسول الله عليه ماد فيها أبا سفيان وكفار قريش ، فأتوه وهم بإيلياء (١) ، فدعاهم في مجلسه وحوله عظماء الروم ، ثم دعاهم ودعا ترجمانه فقال : أيكم أقرب نسباً بهذا الرجل الذي يزعم أنه نبي ؟ قال أبو سفيان : فقلت أنا أقربهم نسباً ، فقال : أدنوه مني ، وقربوا أصحابه ، فاجعلوهم عند ظهره ، ثم قال لترجمانة : إني سائل هذا عن هذا الرجل ، فإن كذبني فكذبوه ، فوالله لولا الحياء من أن يأثروا علي كذباً لكذبت عنه .

ثم قال: أول ما سألني عنه أن قال: كيف نسبه فيكم ؟ فقلت: هو فينا ذو نسب ، قال: فهل قال هذا القول منكم أحد قط قبله ؟ قلت: لا. قال: فهل كان من آبائه من ملك ؟ قلت: لا. قال: فهل كان من آبائه من ملك ؟ قلت: لا. قال: فأشراف الناس اتبعوه أم ضعفاؤهم ؟ قلت: بل ضعفاؤهم . قال: أيزيدون أم ينقصون ؟ قلت: بل يزيدون . قال: فهل يرتد أحد منهم سخطة لدينه بعد أن يدخل فيه: قلت: لا . قال: فهل تنهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال ؟ قلت: لا . قال: فهل يغدر ؟ قلت: لا ، قال: فهل يغدر ؟ قلت: لا ، ونحن منه في مدة لا ندري ما هو فاعل فيها – قال: ولم تمكنني كلمة أدخل فيها شيئاً غير هذه الكلمة – قال: فهل قاتلتموه ؟ قلت: نعم . قال: فكيف كان قتالكم إياه ؟ قلت: الحرب بيننا وبينه سجال ، ينال منا وننال منه . قال: ماذا يأمركم ؟ قلت: يقول: اعبدوا الله وحده ، ولا تشركوا به شيئاً ، واتركوا ما يقول آباؤكم ، ويأمرنا بالصلاة والصدق والعفاف والصلة . فقال للترجمان: قل له: سألتك عن نسبه فذكرت أنه فيكم ذو نسب ، وكذلك الرسل تبعث في نسب من قومها ، وسألتك هل قال أحد منكم هذا القول قبله ، فذكرت أن لا . قلت : لو كان أحد قال هذا القول قبله لقلت رجل يأتسي بقول قبل قبله ، وسألتك هل كان من آبائه من ملك قلت: رجل يطلب كان من آبائه من ملك قذكرت أن لا ، فقلت: فلو كان من آبائه من ملك قلت: رجل يطلب

<sup>(</sup>۱) كان قيصر جاء إذ ذاك في إيلياء .. بيت المقدس .. من حمص ، شكراً لما من الله عليه من إلحاق الهزيمة الساحقة بالفرس ( انظر صحيح مسلم ٩٩/٢) ، وكانت الفرس قد قتلوا كسرى أبرويز ، وصالحوا الروم على رد ما كانوا قد احتلوا من بلاد قيصر ، وردوا إليه الصليب الذي تزعم النصارى أن المسيح عليه السلام كان قد صلب عليه ، فكان قيصر قد جاء إلى إيلياء ( بيت المقدس ) سنة ٢٦٩م ( أي سنة ١٩هـ ) يضع الصليب في موضعه ، ويشكر الله على هذا الفتح المبين .

ملك أبيه ، وسألتك هل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال ، فذكرت أن لا ، فقد أعرف أنه لم يكن ليذر الكذب على الناس ، ويكذب على الله ، وسألتك أشراف الناس اتبعوه أم ضعفاؤهم ، فذكرت أن ضعفاءهم اتبعوه ، وهم أتباع الرسل ، وسألتك أيزيدون أم ينقصون ؟ فذكرت أنهم يزيدون ، وكذلك أمر الإيمان حتى يتم ، وسألتك أيرتد أحد سخطة لدينه بعد أن يدخل فيه ؟ فذكرت أن لا ، وكذلك الإيمان حين تخالط بشاشته القلوب ، وسألتك هل يغدر ؟ فذكرت أن لا ، وكذلك الرسل لا تغدر ، وسألتك بماذا يأمر ؟ فذكرت أنه يأمركم أن تعبدوا الله ، ولا تشركوا به شيئا ، وينها كم عن عبادة الأوثان ، ويأمركم بالصلاة والصدق والعفاف ، فإن كان ما تقول حقاً فسيملك موضع قدمي هاتين ، وقد كنت أعلم أنه خارج ، ولم أكن أظنه أنه منكم ، فلو أني أعلم أني أخلص إليه لتجشمت لقاءه ، ولو كنت عنده لغسلت عن قدميه ، ثم منكم ، فلو أني أعلم أني أخلص إليه لتجشمت لقاءه ، ولو كنت عنده لغسلت عن قدميه ، وكار منكتاب رسول الله علي أخرجنا ، قال : فقلت لأصحابه حين أخرجنا ، لقد أمر ابن أبي كبشة ، الغط ، وأمر بنا فأخرجنا ، قال : فقلت لأصحابه حين أخرجنا ، لقد أمر ابن أبي كبشة ، إنه ليخافه ملك بني الأصفر ، فما زلت موقناً بأمر رسول الله علي أنه سيظهر حتى أدخل الله المخافه ملك بني الأصفر ، فما زلت موقناً بأمر رسول الله علي اله سيظهر حتى أدخل الله المخافه ملك بني الأصفر ، فما زلت موقناً بأمر رسول الله علي المهم (۱) .

هذا ما رآه أبو سفيان من أثر هذا الكتاب على قيصر ، وقد كان من أثره عليه أنه أجاز دحية بال دحية بن خليفة بن الكلبي ، حامل كتاب الرسول عليات بمال وكسوة ، ولما كان دحية بحسمي في الطريق لقيه ناس من جذام ، فقطعوها عليه ، فلم يتركوا معه شيئاً ، فجاء رسول الله عليات قبل أن يدخل بيته ، فأخبره ، فبعث رسول الله عليات زيد بن حارثة إلى حسمى ، وهي وراء وادي القرى في خمسائة رجل ، فشن زيد الغارة على جذام ، فقتل فيهم قتلاً ذريعاً ، واستاق نعمهم ونساءهم ، فأخذ من النعم ألف بعير ، ومن الشاء خمسة آلاف ، والسبي مائة من النساء والصبيان .

وكان بين النبي عَلِيْكُ وبين قبيلة جذام موادعة ، فأسرع زيد بن رفاعة الجذامي أحد زعماء هذه القبيلة بتقديم الاحتجاج إلى النبي عَلِيْكُ ، وكان قد أسلم هو ورجال من قومه ونصروا دحية حين قطع عليه الطريق ، فقبل النبي عَلِيْكُ احتجاجه وأمر برد الغنائم واليسبي .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٤/١ ، صحيح مسلم ٩٨/٢ ، ٩٩ .

وعامة أهل المغازي يذكرون هذه السرية قبـل الحديبية ، وهو خطأ واضح ، فإن بعث الكتاب إلى قيصر كان بعد الحديبية . ولذا قال ابن القيم : هذا بعد الحديبية بلا شك(١) .

#### ٥ ـ الكتاب إلى المنذر بن ساوى:

وكتب النبي عَلِيْكُ إلى المنذر بن ساوى حاكم البحرين كتاباً يدعوه فيه إلى الإسلام ، وبعث اليه العلاء بن الحضرمي بذلك الكتاب ، فكتب المنذر إلى رسول الله عَلَيْكُ : أما بعد يا رسول الله ، فإني قرأت كتابك على أهل البحرين ، فمنهم من أحب الإسلام وأعجبه ، ودخل فيه ، ومنهم من كرهه ، وبأرضي مجوس ويهود ، فأحدث إلى في ذلك أمرك ، فكتب إليه رسول الله عَلَيْكُ :

( بسم الله الرحمن الرحيم ، من محمد رسول الله إلى المنذر بن ساوى ، سلام عليك ، فإني أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ، أما بعد فإني أذكرك الله عز وجل ، فإنه من ينصح فإنما ينصح لنفسه ، وإنه من يطع رسلي ويتبع أمرهم فقد أطاعني ، ومن نصح لهم فقد نصح لي ، وإن رسلي قد أثنوا عليك خيراً ، وإني قد شفعتك في قومك ، فاترك للمسلمين ما أسلموا عليه ، وعفوت عن أهل الذنوب ، فاقبل منهم ، وإنك مهما تصلح فلم نعزلك عن عملك ومن أقام على يهودية أو مجوسية فعليه الجزية (٢).

#### ٦. الكتاب إلى هوذة بن على صاحب اليمامة:

وكتب النبي عَلِيُّكُ إلى هوذة بن علي صاحب البمامة :

الله الرحمن الرحيم ، من محمد رسول الله إلى هوذة بن علي ، سلام على من اتبع الهدى ، واعلم أن ديني سيظهر إلى منتهى الخف والحافر ، فأسلم تسلم ، وأجعل لك ما تحت يديك .

واختار لحمل هذا الكتاب سليط بن عمرو العامري ، فلما قدم سليط على هوذة بهذا الكتاب مختوماً أنزله ، وحياه ، وقرأ عليه الكتاب ، فرد عليه رداً دون رد ، وكتب إلى النبي عليه . (١) انظر زاد المعاد ١٢٢/٢ ، وحاشية تلقيح فهوم أهل الأثر ص٢٩ .

 <sup>(</sup>٢) زاد المعاد ٦١/٣ ، ٦٢ ، والنص الذي أورده الدكتور حميد الله آخذاً من صورة الكتاب الذي عثر عليه في
 الماضي القريب يختلف في كلمة واحدة ، ففيه ، لا إله غيره ، بدل قوله : « لا إله إلا هو » .

ما أحسن ما تدعو إليه وأجمله ، والعرب تهاب مكاني ، فاجعل لي بعض الأمر أتبعك ، وأجاز سليطاً بجائزة ، وكساه أثواباً من نسج هجر ، فقدم بذلك كله على النبي علي فأخبره ، وقرأ النبي علي فقال : لو سألني قطعة من الأرض ما فعلت ، باد ، وباد ما في يديه . فلما انصرف رسول الله علي من الفتح جاءه جبريل عليه السلام بأن هوذة مات ، فقال النبي علي : أما إن اليمامة سيخرج بها كذاب يتنبى ، يقتل بعدي ، فقال قائل : يا رسول الله من يقتله ؟ فقال : أنت وأصحابك ، فكان كذلك() .

### ٧ - الكتاب إلى الحارث بن أبي شمر الغساني صاحب دمشق:

كتب إليه النبي عَلِيْكُم : ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم ، من محمد رسول الله إلى الحارث بن أبي شمر ، سلام على من اتبع الهدى ، وآمن به وصدق ، وإني أدعوك إلى أن تؤمن بالله وحده لا شريك له ، يبقى لك ملكك ﴾ .

واختار لحمل هذا الكتاب شجاع بن وهب من بني أسد بن خزيمة ، ولما أبلغه الكتاب قال : من ينزع ملكي مني ؟ أنا سائر إليه . ولم يسلم(٢) .

#### ٨. الكتاب إلى ملك عمان:

وكتب النبي عَلِيْكُ كتاباً إلى ملك عمان جيفر وأخيه عبد ابني الجلندي ، ونصه : ﴿ بسم الله الرحمن الأعمد بن عبد الله إلى جيفر وعبد ابني الجلندي ، سلام على من اتبع الهدى ، أما بعد، فإني أدعوكما بدعاية الإسلام ، أسلما تسلما ، فإني رسول الله (عَلَيْكُ) إلى الناس كافة ، لأنذر من كان حياً ويحق القول على الكافرين ، فإنكما إن أقررتما بالإسلام وليتكما ، وإن أبيتما أن تقرا بالإسلام فإن ملككما وخيلي تحل بساحتكما ، وتظهر نبوتي على ملككما ﴾ .

واختار لحمل هذا الكتاب عمرو بن العاص رضي الله عنه . قال عمرو : فخرجت حتى انتهيت إلى عمان ، فلما قدمتها عمدت إلى عبد \_ وكان أحلم الرجلين ، وأسهلهما خلقاً \_ فقلت : إني رسول رسول الله عَلِيلِيّة إليك وإلى أخيك ، فقال : أخى المقدم على بالسن والملك ،

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٦٣/٣.

 <sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٦٢/٣ ، محاضرات تاريخ الأم الإسلامية للخضري ١٤٦/١ .

وأنا أوصلك إليه حتى يقرأ كتابك ، ثم قال : وما تدعو إليه ؟ قلت : أدعو إلى الله وحده لا شريك له ، وتخلع ما عبد من دونه ، وتشهد أن محمداً عبده ورسوله . قال : يا عمرو ، إنك ابن سيد قومك ، فكيف صنع أبوك ؟ فإن لنا فيه قدوة . قلت : مات ولم يؤمن بمحمد عَلِيُّكُ ، ووددت أنه كان أسلم وصدق به ، وقد كنت أنا على مثل رأيه حتى هداني الله للإسلام . قال : فمتى تبعته ؟ قلت : قريباً . فسألني أين كان إسلامك ؟ قلت : عند النجاشي ، وأخبرته أن النجاشي قد أسلم ، قال : وكيف صنع قومه بملكه ، فقلت أقروه واتبعوه . قال : والأساقفة والرهبان تبعوه ؟ قلت : نعم . قال : انظر يا عمرو ما تقول ، إنه ليس من خصلة في رجل أفضح له من الكذب . قلت : ما كذبت ، وما نستحله في ديننا ، ثم قال : ما أرى هرقل علم بإسلام النجاشي . قلت : بلي ، قال : فبأي شيء علمت ذلك ؟ قلت : كان النجاشي يخرج له خرجاً ، فلما أسلم وصدق بمحمد عَلِيلًا ، قال : لا والله لو سألني درهماً واحداً ما أعطيته ، فبلغ هرقل قوله فقال له النياق أخوه : أتدع عبدك لا يخرج لك خرجاً ، ويدين بدين غيرك ديناً محدثاً ؟ قال هرقل: رجل رغب في دين ، فاختاره لنفسه ، ما أصنع به ؟ والله لولا الضن بملكي لصنعت كما صنع . قال : انظر ما تقول يا عمرو ؟ قلت : والله صدقتك . قال عبد : فأخبرني ما الذي يأمر به وينهى عنه ؟ قلت : يأمر بطاعة الله عز وجل ، وينهى عن معصيته ، ويأمر بالبر وصلة الرحم ، وينهي عن الظلم والعدوان ، وعن الزنا ، وعن الخمر ، وعن عبادة الحجر والوثن والصليب . قال : ما أحسن هذا الذي يدعو إليه ، لو كان أخى يتـابعني عليـه لركبنا حتى نؤمن بمحمد عليه ونصدق به ، ولكن أخى أضر بملكه من أن يدعه ويصير ذنباً . قلت : إنه إن أسلم ملكه رَسُولَ الله عَلَيْكُ على قومه . فأخذ الصدقة من غنيهم فيردها على فقيرهم ، قال : إن هذا لخلق حسن. وما الصدقة ؟ فأحبرته بما فرض رسول الله عَلَيْكُ في الصدقات في الأموال حتى انتهيت إلى الإبل. قال: يا عمرو ، وتؤخذ من سوامم مواشينا التي ترعى الشجر وترد المياه ؟ فقلت : نعم ، فقال : والله ما أرى قومي في بعد دارهم وكثرة عددهم يطيعون لهذا . قال : فمكثت ببابه أياماً ، وهو يصل إلى أخيه فيخبره كل خبرى ، ثم إنه دعاني يوماً فدخلت عليه ، فأخذ أعوانه بضبعي ، فقال : دعوه ، فأرسلت ، فذهبت لأجلس ، فأبوا أن يدعوني أجلس ، فنظرت إليه فقال : تكلم بحاجتك ، فدفعت إليه الكتاب مختوماً ، ففض خاتمه ، وقرأ حتى انتهى إلى آخره ، ثم دفعه إلى أخيه فقرأه مثل قراءته ، إلا أني رأيت أخاه أرق منه ، قال : ألا تخبرني عن قريش كيف

صنعت ؟ فقلت : تبعوه ، إما راغب في الدين ، وإما مقهور بالسيف . قال ; ومن معه ؟ قلت : الناس قد رغبوا في الإسلام واختاروه على غيره ، وعرفوا بعقولهم مع هدي الله إياهم أنهم كانوا في ضلال ، فما أعلم أحداً بقي غيرك في هذه الخرجة ، وأنت إن لم تسلم اليوم وتبعته توطئك الخيل وتبيد خضراءك ، فأسلم تسلم ، ويستعملك على قومك ، ولا تدخل عليك الخيل والرجال قال : دعني يومي هذا ، وارجع إلى غداً .

فرجعت إلى أخيه فقال: يا عمرو، إني لأرجو أن يسلم إن لم يضن بملكه. حتى إذا كان الغد أتيت إليه، فأبى أن يأذن لي، فانصرفت إلى أخيه، فأخبرته أني لم أصل إليه، فأوصلني إليه، فقال: إني فكرت فيا دعوتني إليه، فإذا أنا أضعف العرب إن ملكت رجلاً ما في يدي، وهو لا تبلغ خيله ههنا، وإن بلغت خيله لقت قتالاً ليس كقتال من لاقى. قلت: أنا خارج غداً، فلما أيقن بمخرجي خلا به أخوه، فقال: ما نحن فيا ظهر عليه، وكل من أرسل إليه قد أجابه، فأصبح فأرسل إلي، فأجاب إلى الإسلام هو وأخوه جميعاً، وصدقا النبي عليه في وبين الصدقة، وبين الحكم فيا بينهم، وكانا لي عوناً على من خالفني (١٠).

وسياق هذه القصة تدل على أن إرسال الكتاب إليهما تأخر كثيراً عن كتب بقية الملوك، والأغلب أنه كان بعد الفتح .

وبهذه الكتب كان النبي عَلَيْكُ قد أبلع دعوته إلى أكثر ملوك الأرض. فمنهم من آمن به ومنهم من كفر. ولكن شغل فكرة هؤلاء الكافرين ، وعرف لديهم باسمه ودينه.

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٦٢/٣، ٦٣.

## النشاط العسكري بعد صلح الحديبية غزوة الغابة أو غزوة ذي قرد

هذه الغزوة حركة مطاردة ضد فصيلة من بني فزارة قامت بعمل القرصنة في لقاح رسول الله عَلِيْكُ .

وهي أول غزوة غزاها رسول الله عَلَيْكُ بعد الحديبية ، وقبل خيبر . ذكر البخاري في ترجمة باب أنها كانت قبل خيبر بثلاث ، وروى ذلك مسلم مسنداً من حديث سلمة بن الأكوع . وذكر الجمهور من أهل المغازي أنها كانت قبل الحديبية وما في الصحيح أصح مما ذكره أهل المغازي (١) .

وخلاصة الروايات عن سلمة بن الأكوع بطل هذه الغزوة أنه قال : بعث رسول الله عَلَيْكُ بظهره مع غلامه رباح ، وأنا معه بفرس أبي طلحة ، فلما أصبحنا إذا عبد الرحمن الفزاري قد أغار على الظهر ، فاستاقه أجمع ، وقتل راعيه ، فقلت : يا رباح خذ هذا الفرس فأبلغه طلحة ، وأخبر رسول الله عَلَيْكُ . ثم قمت على أكمة ، واستقبلت المدينة ، فناديت ثلاثاً : يا صباحاه ، ثم خرجت في آثار القوم أرميهم بالنبل وأرتجز ، أقول :

أنــــا ابن الأكوع واليـوم يـوم الرضع

فوالله ما زلت أرميهم وأعقر بهم ، فإذا رجع إليَّ فارس جلست في أصل الشجرة ، ثم رميته فعقرت به ، حتى إذا دخلوا في تضايق الجبل علوته ، فجعلت أرميهم بالحجارة ، فما زلت كذلك أتبعهم حتى ما خلق الله تعالى من بعير من ظهر رسول الله عَلَيْكُ إلا خلفته وراء ظهري ، وخلوا بيني وبينه ، ثم اتبعتهم أرميهم حتى ألقوا أكثر من ثلاثين بردة ، وثلاثين رمحاً يستخفون ،

<sup>(</sup>۱) انظر صحيح البخاري باب غزوة ذات قرد ٦٠٣/٢ ، وصحيح مسلم باب غزوة ذي قرد وغيرها ١١٣/٢ ، (١) انظر صحيح البخاري باب غزوة ذات قرد ٤٦٣ ، وصحيح مسلم باب غزوة ذي قرد وغيرها ١١٣/٢ .

ولا يطرحون شيئاً إلا جعلت عليه آراما من الحجارة ، يعرفها رسول الله على وأصحابه . حتى أتوا متضايقاً من ثنية فجلسوا يتغدون ، وجلست على رأس قرن ، فصعد إلى منهم أربعة في الحبل ، قلت : هل تعرفونني ؟ أنا سلمة بن الأكوع ، لا أطلب رجلاً منكم إلا أدركته ، ولا يطلبني فيدركني ، فرجعوا . فما برحت مكاني حتى رأيت فوارس رسول الله على يتخللون الشجر . فإذا أولهم أخرم ، وعلى أثره أبو قتادة ، وعلى أثره المقداد بن الأسود ، فالتقى عبد الرحمن وأخرم ، فعقر بعبد الرحمن فرسه ، وطعنه عبد الرحمن فقتله ، وتحول على فرسه ولحق أبو قتادة بعبد الرحمن فطعنه فقتله ، وولى القوم مدبرين ، نتبعهم ، أعدو على رجلي ، حتى يعدلوا قبل غروب الشمس إلى شعب فيه ماء يقال له ذا قرد ، ليشربوا منه ، وهم عطاش ، فأجليتهم عنه ، غروب الشمس إلى شعب فيه ماء يقال له ذا قرد ، ليشربوا منه ، وهم عطاش ، فأجليتهم عنه ، فما ذاقوا قطرة منه ، ولحقني رسول الله عليه والخيل عشاء ، فقلت : يا رسول الله إن القوم عطاش ، فلو بعثنني في مائة رجل استنقذت ما عندهم من السرح ، وأخذت بأعناق القوم ، فقال : يا ابن الأكوع . ملكت فأسجح (۱) ، ثم قال : إنهم ليقرون الآن في غطفان .

وقال رسول الله عَيْظَةً : خير فرساننا اليوم أبو قتادة ، وخير رجالتنا سلمة . وأعطاني سهمين ، سهم الراجل وسهم الفارس ، وأردفني وراءه على العضباء راجعين إلى المدينة .

استعمل رسول الله عَلَيْكُ على المدينة في هذه الغزوة ابن أم مكتوم ، وعقد اللواء للمقداد بن عمرو<sup>(۲)</sup> .

<sup>(</sup>١) أسجح: أي سهل والمعنى قدرت فاعف.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدرين السابقين ، وزاد المعاد ٢٠/٢ .

# (غزوة خيبر ووادي القرى)

# (في المحرم سنة ٧هـ)

كانت خيبر مدينة كبيرة ذات حصون ومزارع على بعد ستين أو ثمانين ميلا من المدينة في جمة الشمال ، وهي الآن قرية في مناخها بعض الوخامة .

#### سبب الغزوة:

ولما اطمأن رسول الله عَلَيْكُ من أقوى أجنحة الأحزاب الثلاثة ، وأمن منه أمناً باتاً بعد الهدنة أراد أن يحاسب الجناحين الباقيين - اليهود وقبائل نجد - حتى يتم الأمن والسلام ، ويسود الهدوء في المنطقة ، ويفرغ المسلمون من الصراع الدامي المتواصل إلى تبليغ رسالة الله والدعوة إليه .

ولما كانت خيبر هي وكرة الدس والتآمر ، ومركز الاستفزازات العسكرية ومعدن التحرشات وإثارة الحروب ، كانت هي الجديرة بالتفات المسلمين أولاً .

أما كون خيبر بهذه الصفة ، فلا ننسى أن أهل خيبر هم الذين حزبوا الأحزاب ضد المسلمين ، وأثاروا بني قريظة على الغدر والخيانة ، ثم أخذوا في الاتصالات بالمنافقين – الطابور الحامس في المجتمع الإسلامي – وبغطفان وأعراب البادية – الجناح الثالث من الأحزاب – وكانوا هم أنفسهم يهيئون للقتال ، فألقوا المسلمين بإجراءاتهم هذه في محن متواصلة ، حتى وضعوا خطة لاغتيال النبي علي ، وإزاء ذلك اضطر المسلمون إلى بعوث متوالية ، وإلى الفتك برأس هؤلاء المتآمرين ، مثل سلام بن أبي الحقيق ، وأسير بن رزام ، ولكن الواجب على المسلمين إزاء هؤلاء اليهود كان أكبر من ذلك . وإنما أبطأوا في القيام بهذا الواجب ؛ لأن قوة أكبر وأقوى وألد وأعند منهم – وهي قريش – كانت مجابهة للمسلمين ، فلما انتهت هذه المجابهة صفا الجو لمحاسبة هؤلاء المجرمين ، واقترب لهم يوم الحساب .

#### الخروج إلى خيبر:

قاال ابن إسحاق : أقام رسول الله عَلَيْكُهُ بالمدينة حين رجع من الحديبية ذا الحجة وبعض المحرم ، ثم خرج في بقية المحرم إلى خيبر .

قال المفسرون : إن خيبر كانت وعداً وعدها الله تعالى بقوله : ﴿ وَعَدَكُمُ ٱللَّهُ مَغَانِمَ كَالْ مَغَانِمَ كَانُمُ هَذِهِ ﴾ ( ٤٨ : ٢٠ ) يعني صلح الحديبية ، وبالمغانم الكثيرة خيبر

### عدد الجيش الإسلامي:

ولما كان المنافقون وضعفاء الإيمان تخلفوا عن رسول الله عَلَيْ في غزوة الحديبية ، أمر الله تعالى نبيه عَلَيْ فيهم قائلاً : ﴿ سَكَيْقُولُ ٱلْمُخَلَّفُونَ إِذَا ٱنطَلَقَتُمْ إِلَى مَعَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَبِعُكُمْ يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّ لُوا كَلَامَ ٱللَّهُ عُلَا أَن يُبَدِّ لُوا كَلَامَ ٱللَّهُ عُلَا أَن يُبَدِّ لُوا كَلَامَ ٱللَّهُ عُلَا أَن يُبَدِّ لُول كَان اللهُ عَلَى الله

فلما أراد رسول الله عَلِيلَة الخروج إلى خيبر ، أعلن أن لا يخرج معه إلا راغب في الجهاد ، فلم يخرج إلا أصحاب الشجرة وهم ألف وأربعمائة .

واستعمل على المدينة سباع بن عرفطة الغفاري ، وقال ابن إسحاق : نميلة بن عبد الله الليثي ، والأول أصح عند المحققين(١) .

وحينئذ قدم أبو هريرة المدينة مسلماً ، فوافى سباع بن عرفطة في صلاة الصبح فلما فرغ من صلاته أتى سباعاً فزوده ، حتى قدم على رسول الله عَلِيلِهُ وكلم المسلمين فأشركوه وأصحابه في سهماتهم .

#### اتصال المنافقين باليهود:

وقد قام المنافقون يعملون لليهود ، فقد أرسل رأس المنافقين عبد الله بن أبي إلى يهود خيبر : أن محمداً قصد قصدكم وتوجه إليكم ، فخذوا حذركم ، ولا تخافوا منه ، فإن عددكم وعدتكم كثيرة ، وقوم محمد شرذمة قليلون ، عزّل لا سلاح معهم إلا قليل . فلما علم ذلك أهل خيبر ، أرسلوا كنانة بن أبي الحقيق وهوذة بن قيس إلى غطفان . يستمدونهم ؛ لأنهم كانوا حلفاء يهود

<sup>(</sup>۱) انظر فتح الباري ٤٦٥/٧ ، زاد المعاد ١٣٣/٢ .

خيبر ، ومظاهرين لهم على المسلمين . وشرطوا لهم نصف ثمار خيبر إن هم غلبوا المسلمين .

#### الطريق إلى خيبر:

وسلك رسول الله على اتجاهه نحو خيبر جبل عصر (بالكسر وقيل بالتحريك) ثم على الصهباء، ثم نزل على واد يقال له الرجيع، وكان بينه وبين غطفان مسيرة يوم وليلة، فتهيأت غطفان وتوجهوا إلى خيبر، لإمداد اليهود، فلما كانوا ببعض الطريق سمعوا من خلفهم حساً ولغطاً، فظنوا أن المسلمين أغاروا على أهاليهم وأموالهم فرجعوا، وخلوا بين رسول الله عليه خيبر.

ثم دعا رسول الله على الدليلين اللذين كانا يسلكان بالجيش – وكان اسم أحدهما حسيل – ليدلاه على الطريق الأحسن ، حتى يدخل خيبر من جهة الشال – أي جهة الشام – فيحول بين اليهود وبين طريق فرارهم إلى الشام كما يحول بينهم وبين غطفان .

قال أحدهما: أنا أدلك يا رسول الله - عَلَيْكُ - ، فأقبل حتى انتهى إلى مفرق الطرق المتعددة وقال: يا رسول الله هذه طرق يمكن الوصول من كل منها إلى المقصد، فأمر أن يسميها له واحداً واحداً. قال: اسم واحد منها حزن فأبى النبي عَلَيْكُ من سلوكه، وقال: اسم الآخر شاش، فامتنع منه أيضاً ، وقال حسيل: فما بقي إلا واحداً قال عمر: ما اسمه قال: مرحب، فاختار النبي عَلَيْكُ سلوكه.

## بعض ما وقع في الطريق:

١ - عن سلمة بن الأكوع قال: خرجنا مع النبي عَلَيْكُ إلى خيبر فسرنا ليلاً ، فقال ،
 رجل من القوم لعامر: يا عامر ألا تسمعنا من هنيهاتك ؟ - وكان عامر رجلاً شاعراً - فنزل يحدو بالقوم . يقول :

اللهم لولا أنت ما اهتدينا ولا تصدقنا ولا صلينا فاغفر فداء لك ما اتقينا وثبت الأقدام إن لاقينا وألقين سكينة علينا إنا إذا صيح بنا أبينا وبالصياح عولوا علينا فقال رسول الله عليه عليه : « من هذا السائق » ؟ قالوا : عامر بن الأكوع . قال : ﴿ يرحمه الله » . قال رجل من القوم : وجبت يا نبي الله ، لولا أمتعتنا به(١) .

وكانوا يعرفون أن رسول الله عَلِيْكُ لا يستغفر لإنسان يخصه إلا استشهد<sup>٢)</sup> ، وقد وقع في حرب خيبر .

٢ - وفي الطريق أشرف الناس على واد فرفعوا أصواتهم بالتكبير ( الله أكبر الله أكبر لا إله إلا الله ) فقال رسول الله عليه : ( أربعوا على أنفسكم ، إنكم لا تدعون أصم ولا غائباً ، إنكم تدعون سميعاً قريباً (٢) .

٣ ــ وبالصهباء من أدنى خيبر صلى العصر ، ثم دعا بالأزواد ، فلم يؤت إلا بالسويق فأمر به فعري ، فأكل وأكل الناس ، ثم قام إلى المغرب ، فمضمض ، ومضمض الناس . ثم صلى ولم يتوضأ(1) ، ثم صلى العشاء(٥) .

## الجيش الإسلامي إلى أسوار خيبر:

بات المسلمون الليلة الأخيرة التي بدأ في صباحها القتال قريباً من خيبر ، ولا تشعر بهم اليهود.، وكان النبي عَلِي إذا أتى قوماً بليل لم يقربهم حتى يصبح ، فلما أصبح صلى الفجر بغلس ، وركب المسلمون ، فخرج أهل خيبر بمساحيهم ومكاتلهم ، ولا يشعرون ، بل خرجوا لأرضهم ، فلما وأوا الجيش قالوا : محمد ، والله محمد والخميس ، ثم رجعوا هاربين إلى مدينتهم ، فقال النبي عَلَيْ : • الله أكبر ، خربت خيبر ، الله أكبر خربت خيبر . إنا إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المنذرين (1) .

وكان النبي عَلَيْكُ اختار لمعسكره منزلاً ، فأتاه حباب بن المنذر فقال : يا رسول الله أرأيت هذا المنزل أنزلكه الله ، أم هو الرأي في الحرب ؟ قال : « بل هو الرأي ، ، فقال : يا رسول الله

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري باب غزوة خيبر ٦٠٣/٢ ، صحيح مسلم باب غزوة ذي قرد وغيرها ١١٥/٢ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر الأخير .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٢٠٥/٢ .

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ٢٠٣/٢.

 <sup>(</sup>a) مغازي الواقدي ( غزوة خيبر ص١١٢ ) .

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري باب غزوة خيير ٢٠٣/٢ ، ٢٠٤ .

إن هذا المنزل قريب جداً من حصن نطاة ، وجميع مقاتلي خيبر فيها ، وهم يدرون أحوالنا ، ونحن لا ندري أحوالهم ، وسهامهم تصل إلينا . وسهامنا لا تصل إليهم ، ولا نأمن من بياتهم ، وأيضاً هذا بين النخلات ، ومكان غائر ، وأرض وخيمة ، لو أمرت بمكان خال عن هذه المفاسد نتخذه معسكراً . قال عليه : « الرأي ما أشرت ، ثم تحول إلى مكان آخر » .

ولما دنا من خيبر وأشرف عليها قال: « قفوا ». فوقف الجيش فقال: « اللهم رب السهاوات السبع وما أظللن ، ورب الأرضين السبع وما أقللن ، ورب الشياطين وما أضللن ، فإنا لنسألك خير هذه القرية ، وخير أهلها ، وخير ما فيها ، ونعوذ بك من شر هذه القرية ، وشر أهلها ، وشر ما فيها ، أقدموا بسم الله ه(١).

## التهيؤ للقتال وحصون خيبر:

ولما كانت ليلة الدخول قال: « لأعطين الراية غداً رجلاً يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله »، فلما أصبح الناس غدوا على رسول الله عليه ، كلهم يرجو أن يعطاها فقال: « أين علي بن أبي طالب » ، فقالوا: يا رسول الله هو يشتكي عينيه (٢) . قال: « فأرسلوا إليه » . فأتي به ، فبصق رسول الله عليه في عينيه ودعا له فبرىء ، كأن لم يكن به وجع ، فأعطاه الراية ، فقال : يا رسول الله أقاتلهم حتى يكونوا مثلنا . قال : « انفذ على رسلك ، حتى تنزل بساحتهم ، ثم ادعهم إلى الإسلام ، وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه ، فوالله لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من أن يكون لك حمر النعم (٢) .

وكانت خيبر منقسمة إلى شطرين ، شطر فيها خمسة حصون :

- ١ حصن ناعم .
- ٢ حصن الصعب بن معاذ .
  - ٣ حصن قلعة الزبير .
    - ٤ حصن أبي .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/۳۲۹.

 <sup>(</sup>٢) وكان لأجل هذه الشكوى تخلف في أول المسير ، ثم لحق بالحيش .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري باب غزوة خيير ٢٠٥، ، ٢٠٦ ، ويؤخذ من بعض الروايات أن إعطاء الراية لعلي كان بعد فشل عدة محاولات لفتح حصن من حصونهم . والراجح عند المحققين هو ما ذكرنا .

٥ \_ حصن النزار .

والحصون الثلاثة الأولى تقع في منطقة يقال لها ( النطاة ) ، وأما الحصنان الآخران فيقعان في منطقة تسمى بالشق .

أما الشطر الثاني ، ويعرف بالكتيبة ، ففيه ثلاثة حصون فقط :

١ - حصن القموص (كان حصن بني أبي الحقيق من بني النضير).

٢ – حصن الوطيع .

٣ - حصن السلالم.

وفي خيبر حصون وقلاع غير هذه الثمانية ، إلا أنها كانت صغيرة لا تبلغ إلى درجة هذه القلاع في مناعتها وقوتها .

والقتال المرير إنما دار في الشطر الأول منها ، أما الشطر الثاني فحصونها الثلاثة مع كثرة المحاربين فيها سلمت دونما قتال .

## بدء المعركة وفتح حصن ناعم:

وأول حصن هاجمه المسلمون من هذه الحصون الثمانية هو حصن ناعم ، وكان خط الدفاع الأول لليهود لمكانه الاستراتيجي ، وكان هذا الحصن هو حصن مرحب البطل اليهودي الذي كان يعد بالألف .

خرج على بن أبي طالب رضي الله عنه بالمسلمين إلى هذا الحصن ، ودعا اليهود إلى الإسلام ، فرفضوا هذه الدعوة ، وبرزوا إلى المسلمين ومعهم ملكهم مرحب ، فلما خرج إلى ميدان القتال دعا إلى المبارزة . قال سلمة بن الأكوع : فلما أتينا خيبر خرج ملكهم مرحب يخطر بسيغه يقول :

قسد عسلمت خيسبر أني مسرحب شسساكي السسسلاح بطسل مجرب إذا الحروب أقبلت تلهب

فيرز له عمي عامر فقال:

قسد عسلمت خيسبر أني عسامس شساكي السسلاح بطسل مغساس

فاختلفا ضربتين ، فوقع سيف مرحب في ترس عمي عامر ، وذهب عامر يسفل له ، وكان سيفه قصيراً ، فتناول به ساق اليهودي ليضربه ، فيرجع ذباب سيفه ، فأصاب عين ركبته فمات منه ، وقال فيه النبي عَلَيْكُ : ﴿ إِن له لأُجرين وجمع بين أصبعيه ، إنه لحاهِدٌ مجاهِدٌ قل عربي مشى بها مثله ،(١) .

ويبدو أن مرحباً دعا بعد ذلك إلى البراز مرة أخرى ، وجعل يرتجز بقوله : قد علمت خيبر أبي مرحب .. إلخ ، فبرز له على بن أبي طالب . قال سلمة بن الأكوع : فقال على :

أنا الذي سمتني أمي حيدره كليث غابات كريه المنظره أوفيهم بالصاع كيل السندره

فضرب رأس مرحب فقتله ، ثم كان الفتح على يديه(٢) .

ولما دنا على رضي الله عنه من حصونهم اطلع يهودي من رأس الحصن ، وقال : من أنت ، فقال : أنا على بن أبي طالب ، فقال اليهودي : علوتم وما أنزل على موسى .

ثم خرج ياسر أخو مرحب وهو يقول : من يبارز ؟ فبرز إليه الزبير ، فقالت صفية أمه : يا رسول الله ، يقتل ابني ؟ قال : ﴿ بل ابنك يقتله ﴾ . فقتله الزبير .

ودار القتال المرير حول حصن ناعم ، قتل فيه عدة سراة من اليهود ، انهارت لأجله مقاومة اليهود ، وعجزوا عن صد هجوم المسلمين ، ويؤخذ من المصادر أن هذا القتال دام أياماً لاق المسلمون فيها مقاومة شديدة ، إلا أن اليهود يئسوا من مقاومة المسلمين ، فتسللوا من هذا الحصن إلى حصن الصعب ، واقتحم المسلمون حصن ناعم .

#### فتح حصن الصعب بن معاذ:

وكان حصن الصعب الحصن الثاني من حيث القوة والمناعة بعد حصن ناعم ، قام المسلمون

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم باب غزوة خيبر ۱۲۲/۲ ، باب غزوة ذي قرد وغيرها ۱۱٥/۲ ، صحيح البخاري باب غزوة خيبر ۲۰۳/۲ .

 <sup>(</sup>٢) بين المصادر اختلاف كبير في الرجل الذي قتل مرحباً ، وفي اليوم الذي قتل فيه ، وفتح هذا الحصن . وبعض
 هذا الاختلاف موجود في سياق روايات الصحيحين أيضاً ، وهذا الترتيب أخذناه بعد ترجيح سياق رواية البخاري .

بالهجوم عليه تحت قيادة الحباب بن المنذر الأنصاري ، ففرضوا عليه الحصار ثلاثة أيام ، وفي اليوم الثالث ، دعا رسول الله عَلَيْكُ لفتح هذا الحصن دعوة خاصة .

وروى ابن إسحاق: أن بني سهم من أسلم أتوا رسول الله عَلَيْكُ ، فقالوا: لقد جهدنا وما بأيدينا من شيء ، فقال: « اللهم إنك قد عرفت حالهم ، وأن ليست بهم قوة ، وأن ليس بيدي شيء أعطيهم إياه ، فافتح عليهم أعظم حصونها عنهم غناء ، وأكثرها طعاماً وودكاً » . فغدا الناس ففتح الله عز وجل حصن الصعب بن معاذ ، وما بخيبر حصن كان أكثر طعاماً وودكاً منه (۱) .

ولما ندب النبي عَلِيْكُ المسلمين بعد دعائه لمهاجمة هذا الحصن كان بنو أسلم هم المقاديم في المهاجمة ، ودار البراز والقتال أمام الحصن . ثم فتح الحصن في ذلك اليوم قبل أن تغرب الشمس ، ووجد فيه المسلمون بعض المنجنيقات والدبابات .

ولأجل هذه المجاعة الشديدة التي ورد ذكرها في رواية إبن إسحاق كان رجال من الجيش قد ذبحوا الحمير ، ونصبوا القدور على النيران ، فلما علم رسول الله عليه بذلك نهى عن لحوم الحمر الإنسية .

#### فتح قلعة الزبير:

وبعد فتح حصن ناعم والصعب تحول اليهود من كل حصون النطاة إلى قلعة الزبير ، وهو حصن منيع في رأس قلة ، لا تقدر عليه الخيل والرجال لصعوبته وامتناعه ، ففرض عليه رسول الله عليه الحصار ، وأقام محاصراً ثلاثة أيام . فجاء رجل من اليهود ، وقال : يا أبا القاسم إنك لو أقمت شهراً ما بالوا ، إن لهم شراباً وعيوناً تحت الأرض ، يخرجون بالليل ويشربون منها ، ثم يرجعون إلى قلعتهم فيمتنعون منك ، فإن قطعت مشربهم عليه أصحروا لك . فقطع ماءهم عليهم ، فخرجوا فقاتلوا أشد القتال ، قتل فيه نفر من المسلمين ، وأصيب نحو العشرة من المهود ، وافتتحه رسول الله عليه .

<sup>(</sup>١) ابن هشام ملخصاً ٣٣٢/٢ ، والودك : دسم اللحم .

## فتح قلعة أبي:

وبعد فتح قلعة الزبير انتقال اليهود إلى قلعة أبي وتحصنوا فيه ، وفرض المسلمون عليهم الحصار ، وقام بطلان من اليهود واحد بعد الآخر بطلب المبارزة ، وقد قتلهما أبطال المسلمين ، وكان الذي قتل المبارز الثاني هو البطل المشهور أبو دجانة سماك بن خرشة الأنصاري صاحب العصابة الحمراء ، وقد أسرع أبو دجانة بعد قتله إلى اقتحام القلعة ، واقتحم معه الحيش الإسلامي ، وجرى قتال مرير ساعة داخل الحصن ، ثم تسلل اليهود من القلعة ، وتحولوا إلى حصن النزار آخر حصن في الشطر الأول .

#### فتح حصن النزار:

كان هذا الحصن أمنع حصون هذا الشطر ، وكان اليهود على شبه اليقين بأن المسلمين لا يستطيعون اقتحام هذه القلعة ، وإن بذلوا قصاري جهدهم في هذا السبيل ، ولذلك أقاموا في هذه القلعة مع الذراري والنساء ، بينا كانوا قد أخلوا منها القلاع الأربعة السابقة .

وفرض المسلمون على هذا الحصن أشد الحصار ، وصاروا يضغطون عليهم بعنف ، ولكون الحصن يقع على جبل مرتفع منيع لم يكونوا يجدون سبيلاً للاقتحام فيه ، أما اليهود فلم يجترثوا للخروج من الحصن ، للاشتباك مع قوات المسلمين ، لكنهم قاوموا المسلمين مقاومة عنيدة برشق النبال ، وبإلقاء الحجارة .

وعندما استعصى حصن النزار على قوات المسلمين ، أمر النبي عَلَيْكُ بنصب آلات المنجنيق ، ويبدو أن المسلمين قذفوا بها القذائف ، فأوقعوا الحلل في جدران الحصن ، واقتحموه ، ودار قتال مرير في داخل الحصن ، انهزم أمامه اليهود هزيمة منكرة ، وذلك لأنهم لم يتمكنوا من التسلل من هذا الحصن كما تسللوا من الحصون الأخرى ، بل فروا – من فروا – من هذا الحصن تاركين للمسلمين نساءهم وذراريهم .

وبعد فتح هذا الحصن المنيع تم فتح الشطر الأول من خيبر ، وهي ناحية النطاة والشق ، وكانت في هذه الناحية حصون صغيرة أخرى ، إلا أن اليهود بمجرد فتح هذا الحصن أخلوا هذه الحصون ، وهربوا إلى الشطر الثاني من بلدة خيبر .

## فتح الشطر الثاني من خيبر:

ولما فتح ناحية النطاة والشق ، تحول رسول الله عَلَيْكُ إلى أهل الكتيبة والوطيح والسلام حصن أبي الحقيق من بني النضير ، وجاءهم كل فل كان انهزم من النطاة والشق ، وتحصن هؤلاء أشد التحصن .

واختلف أهل المغازي هل جرى هناك قتال في أي حصن من حصونها الثلاثة أم لا ؟ فسياق ابن إسحاق صريح في جريان القتال لفتح حصن القموص . بل يؤخذ من سياقه أن هذا الحصن تم فتحه بالقتال فقط من غير أن يجري هناك مفاوضة للاستسلام(١) .

أما الواقدي ، فيصرح تمام التصريح أن قلاع هذا الشطر الثلاثة إنما أخذت بعد المفاوضة ، ويمكن أن تكون المفاوضة قد جرت لاستلام حصن القموص بعد إدارة القتال . وأما الحصنان الآخران فقد سلما إلى المسلمين دونما قتال .

ومهما كان فلما أتى رسول الله عَلِيْكُ إلى هذه الناحية \_ الكتيبة \_ فرض على أهلها أشد الحصــــار ، ودام الحصـــار أربعة عشر يوماً ، واليهود لا يخرجون من حصونهم ، حتى هم رسول الله عَلِيْكُ الصلح .

## المفاوضة:

وأرسل ابن أبي الحقيق إلى رسول الله عَيْقَالَهُ : أنزل فأكلمك ؟ قال : نعم فنزل ، وصالح على حقن دماء من في حصونهم من المقاتلة ، وترك الذرية لهم ، ويخرجون من خيبر وأرضها بذراريهم ، ويخلون بين رسول الله عَيْقَة وبين ما كان لهم من مال وأرض وعلى الصفراء والبيضاء – أي الذهب والفضة – والكراع والحلقة إلا ثوباً على ظهر إنسان (٢) ، فقال رسول الله عَيْقَة : وبرثت منكم ذمة الله وذمة رسوله إن كتمتموني شيئاً ، فصالحوه على ذلك (٢) . وبعد هذه المصالحة تم تسليم الحصون إلى المسلمين ، وبذلك تم فتح خيبر .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۳۳۱/۲ ، ۳۳۲ ، ۳۳۷ .

<sup>(</sup>٢) ولكن صرح في رواية أبي داود أنه عاهد على أن المسلمين يسمحون لليهود عند جلائهم عن خيبر أن يأخلوا من الأموال ما حملت ركابهم ( انظر سنن أبي داود ، باب ما جاء في حكم أرض خيبر ٧٦/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد ١٣٦/٢.

## قتل ابني أبي الحقيق لنقض العهد:

وعلى رغم هذه المعاهدة غيب ابنا أبي الحقيق مالاً كثيراً ، غيبا مسكا فيه مال وحلى لحيي بن أخطب ، كان احتمله معه إلى خيبر حين أجليت النضير .

قال ابن إسحاق: وأتي رسول الله عليه بكنانة بن الربيع، وكان عنده كنز بني النضير، فسأله عنه، فجحد أن يكون يعرف مكانه، فأتى رجل من اليهود فقال: إني رأيت كنانة يطيف بهذه الخربة كل غداة. فقال: رسول الله عليه لكنانة: أرأيت إن وجدناه عندك أأقتلك؟ قال: نعم! فأمر بالخربة، فحفرت، فأخرج منها بعض كنزهم، ثم سأله عما بقي، فأبى أن يؤديه. فدفعه إلى الزبير، وقال: عذبه حتى تستأصل ما عنده، فكان الزبير يقدح بزند في صدره حتى أشرف على نفسه، ثم دفعه رسول الله عليه إلى محمد بن مَسْلمة، فضرب عنقه بمحمود بن مَسْلمة (وكان محمود قتل تحت جدار حصن ناعم ألقى عليه الرحى، وهو يستظل بالجدار فمات).

وذكر ابن القيم أن رسول الله عَلَيْكُ أمر بقتل ابني أبي الحقيق ، وكان الذي اعترف عليهما بإخفاء المال هو ابن عم كنانة .

وسبى رسول الله عَلَيْكُ صفية بنت حيي بن أخطب ، وكانت تحت كنانة ابن أبي الحقيق ، وكانت عروساً حديثة عهد بالدخول .

### قسمة الغنائم:

وأراد رسول الله عليه أن يجلي اليهود من خيبر ، فقالوا : يا محمد ، دعنا نكون في هذه الأرض نصلحها ، ونقوم عليها ، فنحن أعلم بها منكم ، ولم يكن لرسول الله عليه ولا لأصحابه غلمان يقومون عليها ، وكانوا لا يفرغون يقومون عليها ، فأعطاهم خيبر على أن لهم الشطر من كل زرع ، ومن كل ثمر ما بدا لرسول الله عليه أن يقرهم . وكان عبد الله بن رواحة يخرصه عليهم .

وقسم أرض خيبر على ستة وثلاثين سهماً ، وجمع كل سهم مائة سهم ، فكانت ثلاثة آلاف وستائة سهم ، فكان لرسول الله علية والمسلمين النصف من ذلك وهو ألف وثمانمائة سهم ، لرسول الله علية سهم أحد المسلمين ، وعزل النصف الآخر وهو ألف وثمانمائة سهم ،

سهم لنوائبه وما ينزل به من أمور المسلمين ، وإنما قسمت على ألف وثمانمائة سهم ، لأنها كانت طعمة من الله لأهل الحديبية من شهد منهم ومن غاب ، وكانوا ألفاً وأربعمائة وكان معهم مائتا فرس ، لكل فرس سهمان ، فقسمت على ألف وثمانمائة سهم ، فصار للفارس ثلاثة أسهم ، وللراجل سهم واحد<sup>(۱)</sup> .

ويدل على كثرة مغانم خيبر ما رواه البخاري عن ابن عمر قال: ما شبعنا حتى فتحنا خيبر ، وما رواه عن عائشة قالت: لما فتحت خيبر قلنا: الآن نشبع من التمر<sup>(۱)</sup>. ولما رجع رسول الله عليه الله المدينة رد المهاجرون إلى الأنصار منائحهم التي كانوا منحوهم إياها من النخيل حين صار لهم بخيبر مال ونخيل<sup>(۱)</sup>.

## قدوم جعفر بن أبي طالب والأشعريين:

وفي هذه الغزوة قدم عليه ابن عمه جعفر بن أبي طالب وأصجابه ، ومعهم الأشعريون أبو موسى وأصحابه .

قال أبو موسى: بلغنا مخرج رسول الله عَلَيْكُ وَنَ باليمِن ، فخرجنا مهاجرين – أنا وأخوان لي – في بضع وخمسين رجلاً من قومي ، فركبنا سفينة ، فألقتنا سفينتنا إلى النجاشي بالحبشة ، فوافقنا جعفراً وأصحابه عنده ، فقال : إن رسول الله عَلَيْكُ بعثنا وأمرنا بالإقامة ، فأقيموا معنا ، فأقمنا معه حتى قدمنا فوافقنا رسول الله عَلَيْكُ حين فتح خيبر ، فأسهم لنا ، وما قسم لأحد غاب عن فتح خيبر شيئاً إلا لمن شهد معه ، إلا لأصحاب سفينتنا مع جعفر وأصحابه ، قسم لهم معهم همهم همهم أنه .

ولما قدم جعفر على النبي عَلِيْكُ تلقاه وقبله ، وقال : والله ما أدري بأيهما أفرح ؟ بفتح خيبر أم بقدوم جعفر (٥) .

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ١٣٧/٢، ١٣٨.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري ۲۰۹/۲ .

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد ١٤٨/٢ ، صحيح مسلم ٩٦/٢ .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٤٤٣/١ ، وانظر أيضاً فتح الباري ٤٨٤/٧ ، ٤٨٥ ، ٤٨٦ ، ٤٨٧ .

<sup>(</sup>ه) زاد المعاد ۱۳۹/۲.

وكان قدوم هؤلاء على أثر بعث الرسول عَلَيْكُ إلى النجاشي عمرو بن أمية الضمري ، يطلب توجيههم إليه ، فأرسلهم النجاشي على مركبين ، وكانوا ستة عشر رجلاً ، معهم من بقي من نسائهم وأولادهم ، وبقيتهم جاؤوا إلى المدينة قبل ذلك(١) .

### الزواج بصفية:

ذكرنا أن صفية جعلت في السبايا حين قتل زوجها كنانة بن أبي الحقيق لغدره ، ولما جمع السبي جاء دحية بن خليفة الكلبي ، فقال : يا نبي الله ، أعطني جارية من السبي . فقال : اذهب فخذ جارية . فأخذ صفية بنت حيى ، فجاء رجل إلى النبي عليه فقال : يا نبي الله أعطيت دحية صفية بنت حيى سيدة قريظة وبني النضير ، لا تصلح إلا لك ، قال : ادعوه بها . فجاء بها ، فلما نظر إليها النبي عليه قال : خذ جارية من السبي غيرها ، وعرض عليها النبي عليه النبي عليه وتزوجها ، وجعل عتقها صداقها ، حتى إذا كان بسد السباء راجعاً إلى المدينة حلت ، فجهزتها له أم سليم ، فأهدتها له من الليل ، فأصبح عروساً بها ، وأولم عليها بحيس من التمر والسمن والسويق ، وأقام عليها ثلاثة أيام في الطريق يبنى بها(٢) .

ورأى بوجهها خضرة ، فقال : ما هذا ؟ قالت : يا رسول الله ، رأيت قبل قدومك علينا كأن القمر زال من مكانه ، وسقط في حجري ، ولا والله ما أذكر من شأنك شيئاً ، فقصصتها على زوجي ، فلطم وجهى . فقال : تمنين هذا الملك الذي بالمدينة (٢) .

## أمر الشاة المسمومة:

ولما اطمأن رسول الله بخيبر بعد فتحها أهدت له زينب بنت الحارث ، \_ امرأة سلام بن مشكم \_ شاة مصلية ، وقد سألت أي عضو أحب إلى رسول الله عليه ؟ فقيل لها : الذراع ، فأكثرت فيها من السم ، ثم سمت سائر الشاة ، ثم جاءت بها ، فلما وضعتها بين يدي رسول الله عليه تناول الذراع ، فلاك منها مضغة ، فلم يسغها ، ولفظها ، ثم قال : إن هذا

<sup>(</sup>١) محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية للخضري ١٢٨/١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١/٤٥، ٢٠٤/٢، ٦٠٦، زاد المعاد ١٣٧/٢.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر الأخير ، وابن هشام ٣٣٦/٢ .

العظم ليخبرني أنه مسموم . ثم دعا بها فاعترفت ، فقال : ما حملك على ذلك ؟ قالت : قلت : إن كان ملكاً استرحت منه ، وإن كان نبياً فسيخبر ، فتجاوز عنها .

وكان معه بشر بن البراء بن معرور ، أخذ منها أكلة ، فأساغها ، فمات منها .

واختلفت الروايات في التجاوز عن المرأة وقتلها ، وجمعوا بأنه تجاوز عنها أولاً ، فلما مات بشر قتلها قصاصاً (١) .

## قتلى الفريقين في معارك خيبر:

وجملة من استشهد من المسلمين في معارك خيبر ستة عشر رجلاً ، أربعة من قريش وواحد من أشجع ، وواحد من أسلم ، وواحد من أهل خيبر ، والباقون من الأنصار .

ويقال: إن شهداء المسلمين في هذه المعارك ١٨ رجلاً. وذكر العلامة المنصور فوري ١٩ رجلاً، ثم قال: إني وجدت بعد التفحص ٢٣ اسماً ، واحد منها في الطبري فقط ، وواحد عند الواقدي فقط ، وواحد مات لأجل أكل الشاة المسمومة ، وواحد اختلفوا هل قتل في بدر أو خيبر . والصحيح أنه قتل في بدر (٢) .

أما قتلى اليهود فعددهم ثلاثة وتسعون قتيلاً .

#### فدك:

ولما بلغ رسول الله عليه إلى خيبر ، بعث محيصة بن مسعود إلى يهود فدك ، ليدعوهم إلى الإسلام فأبطأوا عليه ، فلما فتح الله خيبر قذف الرعب في قلوبهم ، فبعثوا إلى رسول الله عليه أهل خيبر ، فقبل ذلك منهم ، فكانت فدك يصالحونه على النصف من فدك ، بمثل ما صالح عليه أهل خيبر ، فقبل ذلك منهم ، فكانت فدك لرسول الله عليه خالصة ، لأنه لم يوجف عليه المسلمون بخيل ولا ركاب(٢) .

<sup>(</sup>۱) - انظر زاد المعاد ۱۳۹/۲ ، ۱۶۰ ، فتح الباري ٤٩٧/٧ ، وأصل القصة مروية في البخاري مطولاً وهمتصراً ، ٨٦٠ ، ٦١٠/٢ ، ٤٤٩/١ ، وفي ابن هشام ٣٣٧/٢ ، ٣٣٨

<sup>(</sup>٢) رحمة للمالمين ٢/٨٢، ٢٦٩، ٢٧٠.

<sup>(</sup>۳) این هشام ۲/۲۳۷ ، ۳۵۳ .

#### وادي القرى:

ولما فرغ رسول الله عَلَيْكُ من خيبر ، انصرف إلى وادي القرى ، وكان بها جماعة من اليهود ، وانضاف إليهم جماعة من العرب .

فلما نزلوا استقبلتهم يهود بالرمي وهم على تعبئة ، فقتل مدعم عبد لرسول الله عليه ، فقال الناس : هنيئاً له الجنة ، فقال النبي عليه : كلا . والذي نفسي بيده إن الشملة التي أخذها يوم خيبر من المغانم ، لم تصبها المقاسم ، لتشتعل عليه ناراً . فلما سمع بذلك الناس جاء رجل إلى النبي عليه ناراً . شراك من نار أو شراكان من نار(١) .

ثم عباً رسول الله عَلِيلِةِ أصحابه للقتال ، وصفهم ، ودفع لواءه إلى سعد بن عبادة ، وراية إلى الحباب بن المنذر ، وراية إلى سهل بن حنيف ، وراية إلى عبّاد بن بشر ، ثم دعاهم إلى الإسلام فأبوا ، وبرز رجل منهم ، فبرز إليه الزبير بن العوام فقتله ، ثم برز آخر فقتله ، ثم برز آخر فقتله ، ثم برز آخر فبرز إليه على بن أبي طالب رضي الله عنه فقتله ، حتى قتل منهم أحد عشر رجلاً ، كلما قتل منهم رجل دعا من بقي إلى الإسلام .

وكانت الصلاة تحضر هذا اليوم ، فيصلي بأصحابه ، ثم يعود ، فيدعوهم إلى الإسلام وإلى الله ورسوله ، فقاتلهم حتى أمسوا ، وغدا عليهم ، فلم ترتفع الشمس قيد رمح حتى أعطوا ما بأيديهم ، وفتحها عنوة ، وغنمه الله أموالهم ، وأصابوا أثاثاً ومتاعاً كثيراً .

وأقام رسول الله عَلِيْكِ بوادي القرى أربعة أيام ، وقسم على أصحابه ما أصاب بها ، وترك الأرض والنخل بأيدي اليهود ، وعاملهم عليها<sup>(٢)</sup> ( كما عامل أهل خيبر ) .

#### تيماء:

ولما بلغ يهود تياء خبر استسلام أهل خيبر ثم فدك ووادي القرى لم يبدوا أي مقاومة ضد المسلمين ، بل بعثوا من تلقاء أنفسهم يعرضون للصلح . فقبل ذلك منهم رسول الله عليه ، وأقاموا بأموالهم (٢) ، وكتب لهم بذلك كتاباً ، وهاك نصه : هذا كتاب محمد رسول الله لبني

١) صحيح البخاري ٢٠٨/٢ .

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد ١٤٦/٢، ١٤٧.

٣) نفس المصدر ١٤٧/٢.

عاديا ، إن لهم الذمة ، وعليهم الجزية ، ولا عداء ولا جلاء ، الليل مد ، والنهار شد ، وكتب خالد بن سعيد(١) .

#### العودة إلى المدينة:

ثم أخذ رسول الله في العودة إلى المدينة ، وفي مرجعه ذلك سار ليلة ، ثم نام في آخر الليل ببعض الطريق ، وقال لبلال : ( اكلاً لنا الليل ) فغلبت بلال عيناه ، وهو مستند إلى راحاته ، فلم يستيقظ أحد ، حتى ضربتهم الشمس ، وأول من استيقظ بعد ذلك رسول الله عليه ، ثم خرج من ذلك الوادي ، وتقدم ، ثم صلى الفجر بالناس ، وقيل : إن هذه القصة في غير هذا السفر (٢) .

وبعد النظر في تفصيل معارك خيبر يبدو أن رجوع النبي عَلِيْكُ كان في أواخر صفر أو في ربيع الأول سنة٧هـ .

#### سرية أبان بن سعيد:

كان النبي عَلَيْكُ يعرف أكثر من كل قائد عسكري أن إخلاء المدينة تماماً بعد انقضاء الأشهر الحرم ليس من الحزم قطعاً ، بينها الأعراب ضاربة حولها تطلب غرة المسلمين للقيام بالنهب والسلب أو أعمال القرصنة ، ولذلك أرسل سرية إلى نجد لإرهاب الأعراب ، تحت قيادة أبان بن سعيد ، بينها كان هو إلى خيبر ، وقد رجع أبان بن سعيد بعد قضاء ما كان واجباً عليه ، فوافى النبى عَلَيْكُ بخيبر ، وقد افتتحها .

والأغلب أن هذه السرية كانت في صفر سنة ٧هـ . ورد ذكر هذه السرية في البخاري(٢) . قال ابن حجر : لم أعرف حال هذه السرية(١) .

<sup>(</sup>۱) ابن سعد.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٣٤٠/٢ ، والقصة معروفة مروية في عامة كتب الحديث : وانظر زاد المعاد ١٤٧/٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر صحيح البخاري باب غزوة خيبر ٢٠٨/٢ ، ٦٠٩ .

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٤٩١/٧ .

# بقية السرايا والغزوات

## في السنة السابعة

### غزوة ذات الرقاع:

ولما فرغ رسول الله عَلَيْكُ عن كسر جناحين قويين من أجنحة الأحزاب الثلاثة ؛ تفرغ تماماً للالتفات إلى الجناح الثالث ، أي إلى الأعراب القساة الضاربين في فيافي نجد ، والذين ما زالوا يقومون بأعمال النهب والسلب بين آونة وأخرى .

ولما كان هؤلاء البدو لا تجمعهم بلدة أو مدينة ، ولم يكونوا يقطنون الحصون والقلاع ، كانت الصعوبة في فرض السيطرة عليهم وإخماد نار شرهم تماماً تزداد بكثير عما كانت بالنسبة إلى أهل مكة وخيبر ، ولذلك لم تكن تجدي فيهم إلا حملات التأديب والإرهاب ، وقام المسلمون بمثل هذه الحملات مرة بعد أحرى .

ولفرض الشوكة ــ أو لاجتماع البدو الذين كانوا يتحشدون للإغارة على أطراف المدينة ــ قام رسول الله عَلِيْكُ بحملة تأديبية عرفت بغزوة ذات الرقاع .

وعامة أهل المغازي يذكرون هذه الغزوة في السنة الرابعة ، ولكن مساهمة أبي موسى الأشعري وأبي هريرة رضي الله عنهما في هذه الغزوة تدل على وقوعها بعد خيبر ، والأغلب أنها وقعت في شهر ربيع الأول سنة ٧هـ .

وملخص ما ذكره أهل السير حول هذه الغزوة أن النبي عَلَيْكُ سمع باجتماع أنمار أو بني ثعلبة وبني محارب من غطفان ، فأسرع بالخروج إليهم في أربعمائة أو سبعمائة من أصحابه ، واستعمل على المدينة أبا ذر أو عثمان بن عفان ، وسار فتوغل في بلادهم حتى وصل إلى موضع يقال له نخل على بعد يومين من المدينة ، ولقي جمعاً من غطفان فتوافقوا و لم يكن بينهم قتال ، إلا أنه صلى بهم يومئذ صلاة الخوف .

وفي البخاري عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: خرجنا مع رسول الله عَلَيْكُم ونحن ستة نفر بيننا بعير نعتقبه ، فنقبت أقدامنا ، ونقبت قدماي ، وسقطت أظفاري ، فكنا نلف على أرجلنا الحرق ، فسميت ذات الرقاع ؛ لما كنا نعصب الحرق على أرجلنا () .

وفيه عن جابر: كنا مع النبي عليه بذات الرقاع ، فإذا أتينا على شجرة ظليلة تركناها للنبي عليه ، فنزل رسول الله عليه ، وتفرق الناس في العضاة ، يستظلون بالشجر ، ونزل رسول الله عليه تحت شجرة فعلق بها سيفه . قال جابر : فنمنا نومة ؛ فجاء رجل من المشركين ، فاخترط سيف رسول الله عليه ، فقال : أتخافني ؟ قال : لا . قال : فمن يمنعك مني ؟ قال : الله . قال جابر : فإذا رسول الله عليه يدعونا ، فجئنا فإذا عنده أعرابي جالس ، فقال رسول الله عليه : إن هذا اخترط سيفي وأنا نائم ، فاستيقظت وهو في يده صلتا ، فقال لى : من يمنعك مني ؟ قلت : الله . فها هو ذا جالس . ثم لم يعاتبه رسول الله عليه .

وفي رواية : وأقيمت الصلاة فصلى بطائفة ركعتين ، ثم تأخروا ، وصلى بالطائفة الأخرى ركعتين ، وكان للنبي عَلِيلِهُ أربع ، وللقوم ركعتان (٢) .

وفي رواية أبي عوانة: فسقط السيف من يده ، فأخذه رسول الله عَلَيْكُم ، فقال: من يمنعك مني ؟ قال: كن خير آخذ. قال: تشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله ؟ قال الأعرابي: أعاهدك أن لا أقاتلك ، ولا أكون مع قوم يقاتلونك ، قال: فخلى سبيله. فجاء إلى قومه ، فقال جئتكم من عند خير الناس(٢).

وفي رواية البخاري قال مسدد عن أبي عوانة عن أبي بشر: اسم الرجل غورث بن الحارث<sup>(1)</sup> قال ابن حجر: ووقع عند الواقدي في سبب هذه القصة أن اسم الأعرابي دعثور، وأنه أسلم. لكن ظاهر كلامه أنهما قصتان في غزوتين والله أعلم<sup>(٥)</sup>.

وفي مرجعهم من هذه الغزوة سبوا امرأة من المشركين ، فنذر زوجها أن لا يرجع حتى يهريق

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري باب غزوة ذات الرقاع ٥٩٢/٢ ، وصحيح مسلم باب غزوة ذات الرقاع ١١٨/٢ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٧/١، ٤٠٨، ٤٠٨) .

 <sup>(</sup>٣) محتصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص٢٦٤ ، وانظر فتح الباري ٤١٦/٧ .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٢/٩٣٥ .

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ٢٨/٧ .

دماً في أصحاب محمد عليه ، فجاء ليلاً ، وقد أرصد رسول الله عليه رجلين ربيئة (١) للمسلمين من العدو ، وهما عباد بن بشر وعمار بن ياسر ، فضرب عباداً وهو قائم يصلي بسهم فنزعه ، ولم يبطل صلاته ، حتى رشقه بثلاثة أسهم ، فلم ينصرف منها حتى سلم ، فأيقظ صاحبه ، فقال : سبحان الله ، هلا نبهتني ، فقال : إني كنت في سورة فكرهت أن أقطعها (٢) .

كان لهذه الغزوة أثر في قذف الرعب في قلوب الأعراب القساة ، وإذا نظرنا إلى تفاصيل السرايا بعد هذه الغزوة ؛ نرى أن هذه القبائل من غطفان لم تجترىء أن ترفع رأسها بعد هذه الغزوة ، بل استكانت شيئاً فشيئاً حتى استسلمت ، بل وأسلمت ، حتى نرى عدة قبائل من هذه الأعراب تقوم مع المسلمين في فتح مكة ، وتغزو حنيناً ، وتأخذ من غنائمها ، ويبعث إليها المصدقون فتعطي صدقاتها بعد الرجوع من غزوة الفتح ، فبهذا تم كسر الأجنحة الثلاثة التي كانت ممثلة في الأحزاب ، وساد المنطقة الأمن والسلام ، واستطاع المسلمون بعد ذلك أن يسدوا بسهولة كل خلل وثلمة حدثت في بعض المناطق من بعض القبائل ، بل بعد هذه الغزوة بدأت التمهيدات لفتوح البلدان والممالك الكبيرة ، لأن داخل البلاد كانت الظروف قد تطورت لصالح الإسلام والمسلمين .

وبعد الرجوع من هذه الغزوة أقام رسول الله عَلَيْكُ إلى شوال سنة ٧هـ. وبعث في خلال ذلك عدة سرايا ، وهاك بعض تفصيلها :

١ – سرية غالب بن عبد الله الليثي إلى بني الملوح بقديد ، في صفر أو ربيع الأول سنة ٧هـ . كان بنو الملوح قد قتلوا أصحاب بشير بن سويد ، فبعثت هذه السرية لأخذ الثأر . فشنوا الغارة في الليل فقتلوا من قتلوا ، وساقوا النعم ، وطاردهم جيش كبير من العدو ، حتى إذا قرب من المسلمين نزل مطر ، فجاء سيل عظيم حال بين الفريقين . ونجح المسلمون في بقية الانسحاب .

٢ ــ سرية حسمي في جمادي الثانية سنة ٧هـ ، وقد مضى ذكرها في مكاتبة الملوك .

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد ۱۱۲/۲ ، وانظر لتفصيل مباحث هذه الغزوة ابن هشام ۲۰۳/۲ ، إلى ۲۰۹ ، زاد المعاد ۱۱۰/۲ ، (۲) (۲) . (۲) المعاد ۱۱۰/۲ ، وانظر لتفصيل مباحث هذه الغزوة ابن هشام ۲۰۳/۲ ، إلى ۲۰۹ ، زاد المعاد ۲۰۸۲ ،

يسيرون الليل ويستخفون في النهار ، وأتى الخبر إلى هوازن فهربوا ، وجاء عمر إلى محالهم ، فلم يلق أحداً فانصرف راجعاً إلى المدينة .

٤ - سرية بشير بن سعد الأنصاري إلى بني مرة بناحية فدك في شعبان سنة ٧هـ ، في ثلاثين رجلاً . خرج إليهم واستاق الشاء والنعم ، ثم رجع فأدركه الطلب عند الليل ، فرموهم بالنبل حتى فني نبل بشير وأصحابه ، فقتلوا جميعاً إلا بشير فإنه ارتث إلى فدك ، فأقام عند يهود ، حتى برأت جراحه ، فرجع إلى المدينة .

مرية غالب بن عبد الله الليثي في رمضان سنة ٧هـ إلى بني عوال ، وبني عبد بن ثعلبة بالميفعة ، وقيل إلى الحرقات من جهينة في مائة وثلاثين رجلاً ، فهجموا عليهم جميعاً ، وقتلوا من أشرف لهم ، واستاقوا نعماً وشاء ، وفي هذه السرية قتل أسامة بن زيد مرداس بن نهيك بعد أن قال : لا إله إلا الله . فقال النبي عَلَيْكُم ، هلا شققت عن قلبه فتعلم أصادق هو أم كاذب ؟

٦ - سرية عبد الله بن رواحة إلى خيبر في شوال سنة ٧هـ في ثلاثين راكباً . وذلك أن أسيراً أو بشيراً بن رزام كان يجمع غطفان لغزو المسلمين ، فأخرجوا أسيراً في ثلاثين من أصحابه ، وأطمعوه أن الرسول عَلَيْكُ يستعمله على خيبر ، فلما كانوا بقرقرة نيار وقع بين الفريقين سوء ظن أفضى إلى قتل أسير وأصحابه الثلاثين .

٧ – سرية بشير بن سعد الأنصاري إلى يمن وجبار ( بالفتح ، أرض لغطفان وقيل لفزارة وعذرة) في شوال سنة ٧هـ في ثلاثمائة من المسلمين ، للقاء جمع كبير تجمعوا للإغارة على أطراف المدينة . فساروا الليل وكمنوا النهار ، فلما بلغهم مسير بشير هربوا ، وأصاب بشير نعماً كثيرة ، وأسر رجلين ، فقدم بهما إلى المدينة ، إلى رسول الله عَيْنَاتُهُ ، فأسلما .

٨ - سرية أبي حدرد الأسلمي إلى الغابة . ذكرها ابن القيم في سرايا السنة السابعة قبل عمرة القضاء ، وملخصها أن رجلاً من جشم بن معاوية أقبل في عدد كبير إلى الغابة ، يريد أن يجمع قيساً على محاربة المسلمين . فبعث رسول الله عَلَيْكُ أبا حدرد مع رجلين فاختار أبو حدرد خطة حربية حكيمة ، وهزم العدو هزيمة منكرة ، واستاق الكثير من الإبل والغنم(١) .

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد ۱۵۰٬ ۱۶۹/ ، ۱۰۰، وانظر لتفصيل هذه السرايا رحمة للعالمين ۲۲۹/۲ ، ۲۳۰، ۲۳۱ ، زاد المعاد ۲/۱۵۸ ، ۱۶۹ ، ۱۵۰، تلقيح فهوم أهل الأثر مع حواشيها ص۳۱ ومختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص۳۲۲، ۲۳۲ ، ۳۲۳ .

## عمرة القضاء

قال الحاكم: تواترت الأخبار أنه على لما لله القعدة أمر أصحابه أن يعتمروا قضاء عمرتهم ، وأن لا يتخلف منهم أحد شهد الحديبية ، فخرجوا إلا من استشهد ، وخرج معه آخرون معتمرين ، فكانت عدتهم ألفين سوى النساء والصبيان . أهـ(١) .

واستخلف على المدينة عويف أبا رهم الغفاري ، وساق ستين بدنة ، وجعل عليها ناجية بن جندب الأسلمي ، وأحرم للعمرة من ذي الحليفة ، وليى ، وليى المسلمون معه ، وخرج مستعداً بالسلاح والمقاتلة ، خشية أن يقع من قريش غدر ، فلما بلغ يأجج وضع الأداة كلها ، الحجف ، والمجان ، والنبل ، والرماح ، وخلف عليها أوس بن خولي الأنصاري في مائتي رجل ، ودخل بسلاح الراكب والسيوف في القرب(٢) .

وكان رســول الله عَلِيْكُ عند الدخول راكباً على ناقته القصـواء، والمســلمون متوشحو السيوف، محدقون برسول الله عَلِيْكُ يلبون .

وخرج المشركون إلى جبل قعيقعان – الجبل الذي في شمال الكعبة – ليروا المسلمين ، وقد قالوا فيا بينهم : إنه يقدم عليكم وفد وهنتهم حمى يثرب ، فأمر النبي عَلَيْكُ أصحابه أن يرملوا الأشواط الثلاثة ، وأن يمشوا ما بين الركنين . ولم يمنعه أن يأمرهم أن يرملوا الأشواط كلها إلا الإبقاء ، وإنما أمرهم بذلك ليري المشركين قوته (٢) ، كما أمرهم بالاضطباع ، أي أن يكشفوا المناكب اليني ، ويضعوا طرفي الرداء على اليسرى .

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٧٠٠/٧.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر وزاد المعاد ١٥١/٢ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٢١٨/١ ، ٢١٠/٢ ، ٢١١ ، صحيح مسلم ٢١٢١ .

ودخل رسول الله عَلِيْكِيم مكة من الثنية التي تطلعه على الحجون ــ وقد صف المشركون ينظرون إليه ـ فلم يزل يلبي حتى استلم الركن بمحجنه ، ثم طاف ، وطاف المسلمون ، وعبد الله بن رواحة بين يدي رسول الله عَلِيْكُ يرتجز متوشحاً بالسيف :

خلوا بني الكفار عن سبيله خلوا فكل الخير في رسوله قد أنزل الرحمن في تستزيله في صحف تتلى على رسوله يسا رب إني مسؤمن بقيلله إني رأيت الحق في قبلله وسأن خير القتلل في سبيله اليوم نضربكم على تتزيله ضرباً يزيل الهام عن مقيله ويذهل الخليل عن خليله(١)

وفي حديث أنس فقال عمر : يا ابن رواحة بين يدي رسول الله عَيْظِيُّهُ ، وفي حرم الله تقول الشعر ؟. فقال له النبي عَيْلِيُّهُ : ﴿ خل عنه يا عمر ، فلهو أسرع فيهم من نضح النبل ﴾(٢) .

ورمل رسول الله عَلَيْكُ والمسلمون ثلاثة أشواط ، فلما رآهم المشركون قالوا : هؤلاء الذين زعمتم أن الحمى قد وهنتم ، هؤلاء أجلد من كذا وكذا<sup>رى</sup> .

ولما فرغ من الطواف سعى بين الصفا والمروة ، فلما فرغ من السعي ، وقد وقف الهدي عند المروة ، قال : « هذا المنحر وكل فجاج مكة منحر » . فنحر عند المروة وحلق هناك ، وكذلك فعـل المسلمون ، ثم بعث ناساً إلى يأجج ، فيقيموا على السلاح ، ويأتي الآخرون فيقضون نسكهم ففعلوا .

وأقام رسول الله عَلَيْكُ بمكة ثلاثاً ، فلما أصبح من اليوم الرابع أتوا علياً ، فقالوا : قل لصاحبك : اخرج عنا ، فقد مضى الأجل ، فخرج النبي عَلَيْكُ ، ونزل بسرف فأقام بها .

ولما أراد الخروج من مكة تبعتهم ابنة حمزة ، تنادي يا عم يا عم ، فتناولها على ، واختصم فيها على واختصم فيها على وجعفر وزيد ، فقضى النبي عَلَيْكُم لجعفر ، لأن خالتها كانت تحته .

وفي هذه العمرة تزوج النبي عَلِيلَةٍ بميمونة بنت الحارث العامرية ، وكان رسول الله عَلِيلَةٍ قبل

اضطربت الأشعار وترتيبها في الروايات فجمعنا بين شتيتها .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي ، أبواب الاستئذان والأدب ، باب ما جاء في إنشاد الشعر ١٠٧/٢ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١/٢١٦ .

الدخول في مكة بعث جعفر بن أبي طالب بين يديه إلى ميمونة ، فجعلت أمرها إلى العباس ، وكانت أختها أم الفضل تحته ، فزوجها إياه ، فلما خرج من مكة خلف أبا رافع ليحمل ميمونة إليه حين يمشي ، فبني بها بسرف(١) .

وسميت هذه العمرة بعمرة القضاء ؛ إما لأنها كانت قضاء عن عمرة الحديبية ، أو لأنها وقعت حسب المقاضاة أي المصالحة التي وقعت في الحديبية ، والوجه الثاني رجحه المحققون<sup>(۲)</sup> وهذه العمرة تسمى بأربعة أسماء : القضاء ، والقضية ، والقصاص ، والصلح<sup>(۲)</sup> .

وبعد الرجوع من عمرة القضاء بعث عدة سرايا ، هاك تفصيلها :

ا ــ سرية ابن أبي العوجاء ، في ذي الحجة سنة ٧هـ ، في خمسين رجلاً بعثه رسول الله إلى بني سليم ، ليدعوهم إلى الإسلام ، فقالوا : لا حاجة لنا إلى ما دعوتنا ، ثم قاتلوا قتالاً شديداً ، حرح فيه أبو العوجاء ، وأسر رجلان من العدو .

٢ ــ سرية غالب بن عبد الله إلى مصاب أصحاب بشير بن سعد بفدك في صفر سنة
 ٨هـ . بعث في مائتى رجل ، فأصابوا من العدو نعماً ، وقتلوا منهم قتلى .

٣ ـ سرية ذات أطلح في ربيع الأول سنة ٨هـ. كانت بنو قضاعة قد حشدت جموعاً كبيرة للإغارة على المسلمين ، فبعث إليهم رسول الله عليات كعب بن عمير الأنصاري في خمسة عشر رجلاً ، فلقوا العدو ، فدعوهم إلى الإسلام ، فلم يستجيبوا لهم ، وأرشقوهم بالنبل حتى استشهدوا كلهم إلا رجل واحد ، فقد ارتث من بين القتلى(١) .

٤ - سرية ذات عرق إلى بني هوازن في ربيع الأول سنة ٨هـ . كانت بنو هوازن قد أمدت الأعداء مرة بعد أخرى ، فأرسل إليه شجاع بن وهب الأسدي في خمسة وعشرين رجلاً ، فاستاقوا نعماً من العدو ، ولم يلقوا كيداً (٢) .

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ١٥٢/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر زاد المعاد ١٧٢/١، فتح الباري ٥٠٠/٧.

<sup>(</sup>٣) انظر نفس المصدر الأخير.

<sup>(</sup>٤) رحمة للعالمين ٢٣١/٢.

نفس المصدر وتلقيح فهوم أهل الأثر لابن الجوزي ص٣٣ حاشية .

## معركة مؤتة

وهذه المعركة أكبر لقساء مثخن ، وأعظم حرب دامية خاضها المسلمون في حياة رسول الله عَلَيْكُ ، وهي مقدمة وتمهيد لفتوح بلدان النصارى ، وقعت في جمادى الأولى سنة ٨هـ ، وفق أغسطس أو سبتمبر سنة ٢٦٩م .

ومؤتة ( بالضم فالسكون ) هي قرية بأدنى بلقاءالشام ، بينها وبين بيت المقدس مرحلتان .

#### سبب المعركة:

وسبب هذه المعركة أن رسول الله عَيْقِ بعث الحارث بن عمير الأزدي بكتابه إلى عظيم بصرى ، فعرض له شرحبيل بن عمرو الغساني – وكان عاملاً على البلقاء من أرض الشام من قبل قيصر – فأوثقه رباطاً ، ثم قدمه ، فضرب عنقه .

وكان قتل السفراء والرسل من أشنع الجرائم ، يساوي بل يزيد على إعلان حالة الحرب ، فاشتد ذلك على رسول الله عليه حين نقلت إليه الأخبار ، فجهز إليه جيشاً قوامه ثلاثة آلاف مقاتل(١) ، وهو أكبر جيش إسلامي ، لم يجتمع قبل ذلك إلا في غزوة الأحزاب .

## أمراء الجيش ووصية رسول الله ـ على ـ إليهم:

أمر رسول الله عَلِيْكُ على هذا البعث زيد بن حارثة ، وقال : « إن قتل زيد فجعفر ، وإن قتل جعفر ، وإن قتل جعفر ، وإن قتل جعفر فعبد الله بن رواحة ، (٢) .

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد ۲/۰۵۱، فتح الباري ۱۱/۷.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري باب غزوة مؤتة من أرض الشام ٢١١/٢ .

ختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص٣٢٧ .

وأوصاهم أن يأتوا مقتل الحارث بن عمير ، وأن يدعوا مَنْ هناك إلى الإسلام ، فإن أجابوا وإلا استعانوا بالله عليهم ، وقاتلوهم ، وقال لهم : ﴿ اغزوا بسم الله في سبيل الله من كفر بالله ، لا تغدروا ، ولا تغيروا ، ولا تقتلوا وليداً ولا امرأة ، ولا كبيراً فانياً ، ولا منعزلاً بصومعة ، ولا تقطعوا نحلاً ولا شجرة ، ولا تهدموا بناء ٥(١) .

## توديع الجيش الإسلامي وبكاء عبدالله بن رواحة

ولما تهيأ الجيش الإسلامي للخروج حضر الناس، ودعوا أمراء رسول الله عَلَيْكُم، وسلموا عليهم ، وحينئذ بكي أحد أمراء الجيش ، عبد الله بن رواحة ، فقالوا : ما يبكيك ؟ فقال : أما والله ما بي حب الدنيا ، ولا صبابة بكم ، ولكني سمعت رسول الله عَلَيْكُ يقرأ آية من كتاب الله يذكر فيها النار ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًّا ﴾ ( ١٩ : ٧١ ) فلست أدري كيف لي بالصدر بعد الورود ؟ فقال المسلمون : صحبكم الله بالسلامة ، ودفع عنكم ، وردكم إلينا صالحين غانمين ، فقال عبد الله بن رواحة :

لكننى أسسأل الرحمن مغفرة وضربة ذات فسرغ(٢) تقذف الزبدا حــتى يقـــال إذا مـروا عــلى جــدثى(٢)

أو طعنسة بيدي حران مجهزة بحربة تنفذ الأحشاء والكبدا أرشيده الله من غياز ، وقيد رشيدا

ثم حرج القوم ، وخرج رسول الله عَلِي مشيعاً لهم حتى بلغ ثنية الوداع ، فوقف وودعهم<sup>(۱)</sup> .

## تحرك الجيش الإسلامي، ومباغتته حالة رهيبة:

وتحرك الجيش الإسلامي في اتجاه الشهال حتى نزل معان ، من أرض الشام ، مما يلي الحجاز الشمالي ، وحينئذ نقلت إليهم الاستخبارات بأن هرقل نازل بمآب من أرض البلقاء في مائة ألف من الروم ، وانضم إليهم من لخم وجذام وبلقين وبهراء وبلي مائة ألف .

نفس المصدر ، ورحمة للعالمين ٢٧١/٢ . (1)

الفرغ: السعة. **(Y)** 

الحدث: القبر. **(T)** 

بن هشام ٣٧٣/٢ ، ٤ . ٣١ ، زاد المعاد ١٥٦/٢ ، مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص٣٢٧ . (1)

#### المجلس الاستشاري بمعان:

لم يكن المسلمون أدخلوا في حسابهم لقاء مثل هذا الجيش العرمرم ، الذي بوغتوا به في هذه الأرض البعيدة – وهل يهجم جيش صغير ، قوامه ثلاثة آلاف مقاتل فحسب ، على جيش كبير عرمرم ، مثل البحر الخضم ، قوامه مائتا ألف مقاتل ؟ حار المسلمون ، وأقاموا في معان ليلتين يفكرون في أمرهم ، وينظرون ويتشاورون ، ثم قالوا : نكتب إلى رسول الله عيالية ، فنخبره بعدد عدونا ، فإما أن يمدنا بالرجال ، وإما أن يأمرنا بأمره فنمضى له .

ولكن عبد الله بن رواحة عارض هذا الرأي ، وشجع الناس ، قائلاً : يا قوم والله إن التي تكرهون للتي خرجتم تطلبون ، الشهادة ، وما نقاتل الناس بعدد ولا قوة ولا كثرة ، ما نقاتلهم إلا بهذا الدين الذي أكرمنا الله به ، فانطلقوا ، فإنما هي إحدى الحسنيين ، إما ظهور وإما شهادة . وأخيراً استقر الرأي على ما دعا إليه عبد الله بن رواحة .

## الجيش الإسلامي يتحرك نحو العدو:

وحينئذ بعد أن قضى الجيش الإسلامي ليلتين في معان ، تحركوا إلى أرض العدو ، حتى لقيتهم جموع هرقل بقرية من قرى البلقاء يقال لها « مشارف » ، ثم دنا العدو ، وانحاز المسلمون إلى مؤتة ، فعسكروا هناك ، وتعبأوا للقتال ، فجعلوا على ميمنتهم قطبة بن قتادة العذري ، وعلى الميسرة عبادة بن مالك الأنصاري .

### بداية القتال، وتناوب القواد:

وهناك في مؤتة التقى الفريقان ، وبدأ القتال المرير ، ثلاثة آلاف رجل يواجهون هجمات مائتي ألف مقاتل . معركة عجيبة تشاهدها الدنيا بالدهشة والحيرة ، ولكن إذا هبت ريح الإيمان جاءت بالعجائب .

أخذ الراية زيد بن حارثة – حب رسول الله عَلَيْظُ – وجعل يقاتل بضراوة بالغة ، وبسالة لا يوجد لها نظير إلا في أمثاله من أبطال الإسلام ، فلم يزل يقاتل ويقاتل حتى شاط في رماح القوم ، وخر صريعاً .

وحینئذ أخذ الرایة جعفر بن أبی طالب ، وطفق یقاتل قتالاً منقطع النظیر ، حتی إذا أرهقه الفتال اقتحم عن فرسه الشقراء فعقرها ، ثم قاتل حتی قطعت یمینه ، فأخذ الرایة بشهاله ، و لم یزل بها حتی قطعت شماله ، فاحتضنها بعضدیه ، فلم یزل رافعاً إیاها حتی قتل . یقال : إن رومیاً ضربه ضربة قطعته نصفین ، وأثابه الله بجناحیه جناحین فی الجنة ، یطیر بهما حیث یشاء ، ولذلك سمی بجعفر الطیار ، و بجعفر ذی الجناحین .

روى البخاري عن نافع أن ابن عمر أخبره أنه وقف على جعفر يومئذ وهو قتيل ، فعددت به خمسين بين طعنة وضربة ، ليس منها شيء في دبره . يعني ظهره(١) .

وفي رواية أخرى قال ابن عمر : كنت فيهم في تلك الغزوة ، فالتمسنا جعفر بن أبي طالب فوجدناه في القتلى ، ووجدنا ما في جسده بضعاً وتسعين من طعنة ورمية (٢٠) . وفي رواية العمري عن نافع زيادة ( فوجدنا ذلك فيها أقبل من جسده (٣) .

ولما قتل جعفر بعد القتال بمثل هذه الضراوة والبسالة أخذ الراية عبد الله بن رواحة ، وتقدم بها ، وهو على فرسه ، فجعل يستنزل نفسه ، ويتردد بعض التردد حتى حاد حيدة ، ثم قال :

أقسمت ينا نفس لتنزلنسه كارهمة أو لتطاوعنه

ثم نزل ، فأتاه ابن عم له بعرق من لحم فقال : شد بهذا صلبك ، فإنك قد لقيت في أيامك هذه ما لقيت ، فأحذه من يده فانتهس منه نهسة ، ثم ألقاه من يده ثم أخذ سيفه فتقدم ، فقاتل حتى قتل .

#### الراية إلى سيف من سيوف الله:

وحينئذ تقدم رجل من بني عجلان ــ اسمه ثابت بن أرقم ــ فأخذ الراية وقال : يا معشر المسلمين ، اصطلحوا على رجل منكم ، قالوا : أنت . قال : ما أنا بفاعل ، فاصطلح الناس على .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ، باب عزوة مؤتة من أرض الشام ٢١١/٢ .

 <sup>(</sup>۲) نفس المصدر ۲۱۱/۲.

 <sup>(</sup>٣) انظر فتح الباري ١٢/٧ ٥ ، وظاهر الحديثين التخالف في العدد ، وجمع بأن الزيادة باعتبار ما وجد فيه من رمي
 السهام ، انظر المصدر المذكور .

خالد بن الوليد ، فلما أخذ الراية قاتل قتالاً مريراً ، فقد روى البخاري عن خالد بن الوليد قال : لقد انقطعت في يدي يوم مؤتة تسعة أسياف ، فما بقي في يدي إلا صفيحة يمانية (١) . وفي لفظ آخر : لقد دق في يدي يوم مؤتة تسعة أسياف ، وصبرت في يدي صفيحة لي يمانية (٢) .

وقد قال رسول الله عَلَيْكُ يوم مؤتة \_ مخبراً بالوحي ، قبل أن يأتي إلى الناس الخبر من ساحة القتال \_ : أحذ الرايمة زيد فأصيب ، ثم أخذ جعفر فأصيب ، ثم أخذ الرايمة ويد فأصيب \_ . وعيناه تذرفان \_ حتى أخذ الرايمة سيف من سيوف الله ، حتى فتح الله عليهم (٢) .

#### نهاية المعركة:

ومع الشجاعة البالغة والبسالة والضراوة المريرتين كان مستغرباً جداً أن ينجح هذا الجيش الصغير في الصمود أمام تيارات ذلك البحر الغطمطم من جيوش الروم ، ففي ذلك الوقت أظهر خالد بن الوليد مهارته ونبوغه في تحليص المسلمين مما ورطوا أنفسهم فيه .

واختلفت الروايات كثيراً فيا آل إليه أمر هذه المعركة أخيراً . ويظهر بعد النظر في جميع الروايات أن خالد بن الوليد نجح في الصمود أمام جيش الرومان طول النهار ، في أول يوم من القتال ، وكان يشعر بمسيس الحاجة إلى مكيدة حربية ، تلقي الرعب في قلوب الرومان ؛ حتى ينجح في الانحياز بالمسلمين من غير أن يقوم الرومان بحركات المطاردة ، فقد كان يعرف جيداً أن الإفلات من براثنهم صعب جداً لو انكشف المسلمون ، وقام الرومان بالمطاردة .

فلما أصبح اليوم الثاني غير أوضاع الجيش ، وعبأه من جديد ، فجعل مقدمته ساقة ، وميمنت ميسرة ، وعلى العكس ، فلما رآهم الأعداء أنكروا حالهم ، وقالوا : جاءهم مدد ، فرعبوا ، وصار خالد – بعد أن تراآى الجيشان ، وتناوشا ساعة – يتأخر بالمسلمين قليلاً قليلاً ، مع حفظ نظام جيشه ، ولم يتبعهم الرومان ظناً منهم أن المسلمين يخدعونهم ، ويحاولون القيام محكيدة ترمى بهم في الصحراء .

وهكذا انحاز العدو إلى بلاده ، ولم يفكر في القيام بمطاردة المسلمين ، ونجح المسلمون في

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري باب غزوة مؤتة من أرض الشام ٦١١/٢.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٦١١/٢.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ٦١١/٢.

الانحياز سالمين ، حتى عادوا إلى المدينة(١) .

### قتلى الفريقين:

واستشهد يومئذ من المسلمين اثنا عشر رجلاً ، أما الرومان ، فلم يُعرف عدد قتلاهم غير أن تفصيل المعركة يدل على كثرتهم .

#### أثر المعركة:

وهذه المعركة وإن لم يحصل المسلمون بها على الثأر ، الذي عانوا مرارتها لأجله ، لكنها كانت كبيرة الأثر لسمعة المسلمين ، إنها ألقت العرب كلها في الدهشة والحيرة ، فقد كانت الرومان أكبر وأعظم قوة على وجه الأرض ، وكانت العرب تظن أن معنى جلادها هو القضاء على النفس وطلب الحتف بالظلف ، فكان لقاء هذا الجيش الصغير – ثلاثة آلاف مقاتل – مع ذلك الجيش الضخم العرمرم الكبير – مائتا ألف مقاتل – ثم الرجوع عن الغزو من غير أن تلحق به خسارة تذكر ، كان كل ذلك من عجائب الدهر ، وكان يؤكد أن المسلمين من طراز آخر غير ما ألفته العرب وعرفته ، وأنهم مؤيدون ومنصورون من عند الله ، وأن صاحبهم رسول الله حقاً ، ولذلك نرى القبائل اللدودة التي كانت لا تزال تثور على المسلمين جنحت بعد هذه المعركة إلى الإسلام ، فأسلمت بنو سليم وأشجع وغطفان وذبيان وفزارة وغيرها .

وكانت هذه المعركة بداية اللقاء الدامي مع الرومان ، فكانت توطئة وتمهيداً لفتوح البلدان الرومانية ، واحتلال المسلمين الأراضي البعيدة النائبة .

#### سرية ذات السلاسل:

ولما علم رسول الله عليه بموقف القبائل العربية التي تقطن مشارف الشام في معركة مؤتة ، من اجتاعهم إلى الرومان ضد المسلمين ، شعر بمسيس الحاجة إلى القيام بحكمة بالغة توقع الفرقة بينها وبين المسلمين ، حتى لا تتحشد مثل هذه الحموع الكبيرة مرة أخرى .

 <sup>(</sup>١) انظر فتح الباري ١٣/٧ ، ١٤ ، زاد المعاد ١٥٦/٢ ، وتفصيل المعركة مأخوذ من هذين المصدرين والتي قبلهما .

واختار لتنفيذ هذه الخطة عمرو بن العاص ؛ لأن أم أبيه كانت امرأة من بلي ، فبعثه إليهم في جمادى الآخرة سنة ٨هـ على إثر معركة مؤتة ليستألفهم ، ويقال : بل نقلت الاستخبارات أن جمعا من قضاعة قد تجمعوا ، يريدون أن يدنوا من أطراف المدينة ، فبعثه إليهم ، ويمكن أن يكون السببان اجتمعا معاً .

وعقد رسول الله علي العمرو بن العاص لواء أبيض ، وجعل معه راية سوداء ، وبعثه في ثلاثمائة من سراة المهاجرين والأنصار ، ومعهم ثلاثون فرساً ، وأمره أن يستعين بمن مر به من بلي وعذرة وبلقين ، فسار الليل وكمن النهار ، فلما قرب من القوم بلغه أن لهم جمعاً كثيراً ، فبعث رافع بن مكيث الجهني إلى رسول الله علي يستمده ، فبعث إليه أبا عبيدة بن الجراح في مائتين وعقد له لواء ، وبعث له سراة المهاجرين والأنصار – فيهم أبو بكر وعمر – وأمره أن يلحق بعمرو ، وأن يكونا جميعاً ولا يختلفا ، فلما لحق به أراد أبو عبيدة أن يؤم الناس ، فقال عمرو : إنما قدمت على مدداً ، وأنا الأمير ، فأطاعه أبو عبيدة ، فكان عمرو يصلي بالناس.

وسار حتى وطىء بلاد قضاعة ، فدوخها حتى أتى أقصى بلادهم ، ولقي في آخر ذلك جمعاً ، فحمل عليهم المسلمون فهربوا في البلاد وتفرقوا .

وبعث عوف بن مالك الأشجعي بريداً إلى رسول الله عَلَيْكُ ، فأخبره بقفولهم وسلامتهم ، وما كان في غزاتهم .

وذات السلاسل ( بضم السين الأولى وفتحها : لغتان ) بقعة وراء وادي القرى ، بينها وبين المدينة عشرة أيام . وذكر ابن إسحاق أن المسلمين نزلوا على ماء بأرض جذام يقال له السلسل ، فسمى ذات السلاسل(١) .

## سرية أبي قتادة إلى خضرة:

كانت هذه السرية في شعبان سنة ٨هـ . وذلك لأن بني غطفان كانوا يتحشدون في خضرة — وهي أرض محارب بنجد — فبعث إليهم رسول الله عليه أبا قتادة في خمسة عشر رجلاً فقتل منهم ، وسيى وغنم ، وكانت غيبته خمس عشرة ليلة(٢) .

<sup>(</sup>١) انظر ابن هشام ٢٣٣/ ، ٦٢٤ ، ٩٢٥ ، ٦٢٦ ، زاد المعاد ١٥٧/٢ .

 <sup>(</sup>٢) رحمة للعالمين ٢٣٣/٢ ، تلقيح فهوم أهل الأثر ص٣٣ .

# غزوة فتح مكة

قال ابن القيم: هوالفتح الأعظم الذي أعز الله به دينه ورسوله وجنده وحزبه الأمين، واستنقذ به بلده وبيته الذي جعله هدى للعالمين، من أيدي الكفار والمشركين، وهو الفتح الذي استبشر به أهل السهاء، وضربت أطناب عزه على مناكب الجوزاء، ودخل الناس به في دين الله أفواجاً، وأشرق به وجه الأرض ضياء وابتهاجاً أهد(١).

### سبب الغزوة:

قدمنا في وقعة الحديبية أن بنداً من بنود هذه المعاهدة يفيد أن من أحب أن يدخل في عقد محمد - عليه وعهده دخل فيه ، محمد - عليه وعهده دخل فيه ، ومن أحب أن يدخل في عقد قريش وعهدهم دخل فيه ، وأن القبيلة التي تنضم إلى أي الفريقين تعتبر جزءاً من ذلك الفريق ، فأي عدوان تتعرض له أي من تلك القبائل يعتبر عدواناً على ذلك الفريق .

وحسب هذا البند دخلت خزاعة في عهد رسول الله عليه ، ودخلت بنو بكر في عهد قريش ، وصارت كل من القبيلتين في أمن من الأخرى ، وقد كانت بين القبيلتين عداوة وتوترات في الجاهلية ، فلما جاء الإسلام ، ووقعت هذه الهدنة ، وأمن كل فريق من الآخر اغتنمها بنو بكر ، وأرادوا أن يصيبوا من خزاعة الثأر القديم ، فخرج نوفل بن معاوية الديلي في جماعة من بني بكر في شهر شعبان سنة ٨هـ ، فأغاروا على خزاعة ليلاً ، وهم على ماء يقال له و الوتير ، فأصابوا منهم رجالاً ، وتناوشوا واقتتلوا ، وأعانت قريش بني بكر بالسلاح ، وقاتل معهم رجال من قريش مستغلين ظلمة الليل ، حتى حازوا خزاعة إلى الحرم ، فلما انتهوا إليه قالت بنو بكر : يا نوفل ، إنا

<sup>(</sup>۱) زاد الماد ۲/۱۲۰.

قد دخلنـا الحرم ، إلهك إلهك . فقال كلمة عظيمة : لا إله اليوم يا بني بكر ، أصيبوا ثأركم ، فلعمري إنكم لتسرقون في الحرم ، أفلا تصيبون ثأركم فيه ؟

ولما دخلت خزاعة مكة لجأوا إلى دار بديل بن ورقاء الخزاعي ، وإلى دار مولى لهم يقال له رافع .

وأسرع عمرو بن سالم الخزاعي ، فخرج حتى قدم على رسول الله عَلَيْكُ المدينة ، فوقف عليه ، وهو جالس في المسجد بين ظهراني الناس فقال :

حلف أبينا وأبيه الأتلدا(١) يسا رب إني نساشد محمداً غمه أسلمنا ولم نستزع يدا قد كنتم ولدأ وكنا والدالا فانصر ، هداك الله ، نصرا أيداً وادع عباد الله يأتوا مددا فيهــــــم رســــول الله ، قــــد تجردا أبيض مشل البدر، يسمو صعدا في فيسلق كالبحر يجري مزبدا إن سيم خسفاً وجهه تربدا إن قريشاً أخلفوك الموعدا ونقهضوا ميشاقك المؤكدا وزعميوا أن لست أدعيو أحيدا همم بيتونا بالوتمير هجدا وهــــــم أذل ، وأقــــــل عـــــددا وقتلونا ركعاً وسجدا(٢)

فقال رسول الله عَلِيْكَ : نصرت يا عمرو بن سالم ، ثم عرضت له سحابة من السهاء فقال : إن هذه السحابة لتستهل بنصر بني كعب .

## أبو سفيان يخرج إلى المدينة ليجدد الصلح:

ولا شك أن ما فعلت قريش وحلفاؤها كان غدراً محضاً ونقضاً صريحاً للميثاق لم يكن له أي

الأتلد: القديم ، يشير إلى الحلف الذي كان بين خزاعة وبين بني هاشم منذ عهد عبد المطلب .

<sup>(</sup>٢) يشير إلى أم عبد مناف ــ وهي حبى زوجة قصي ــ كانت من خزاعة .

<sup>(</sup>٣) يقول: قتلنا وقد أسلمنا .

مبرر ، ولذلك سرعان ما أحست قريش بغدرها ، وخافت وشعرت بعواقبه الوخيمة ، فعقدت مجلساً استشارياً ، وقررت أن تبعث قائدها أبا سفيان ممثلاً لها ؛ ليقوم بتجديد الصلح .

وقد أخبر رسول الله عَلِيْكُ أصحابه بما ستفعله قريش إزاء غدرتهم . قال : كأنكم بأبي سفيان قد جاءكم ليشد العقد ، ويزيد في المدة .

وخرج أبو سفيان – حسب ما قررته قريش – فلقي بديل بن ورقاء بعسفان – وهو راجع من المدينة إلى مكة – فقال : من أين أقبلت يا بديل ؟ – وظن أنه أتى النبي عَلِيْكُ – فقال : سرت في خزاعة في هذا الساحل وفي بطن هذا الوادي . قال : أو ما جئت محمداً ؟ قال : لا .

فلما راح بدیل إلى مكة قال أبو سفیان : لئن كان جاء المدینة لقد علف بها النوی ، فأتی مبرك راحلته ، فأخذ من بعرها ففته ، فرأی فیها النوی ، فقال : أحلف بالله لقد جاء بدیل محمداً .

ثم خرج حتى أتى رسول الله علي فكلمه ، فلم يرد عليه شيئاً ، ثم ذهب إلى أبي بكر فكلمه أن يكلم رسول الله علي ، فقال : ما أنا بفاعل ، ثم أتى عمر بن الخطاب فكلمه ، فقال : أأنا أشفع لكم إلى رسول الله علي و فوالله لو لم أجد إلا الذر لجاهدتكم به ، ثم جاء فدخل على على بن أبي طالب ، وعنده فاطمة ، وحسن غلام يدب بين يديهما ، فقال : يا على ، إنك أمس القوم بي رحماً ، وإني قد جئت في حاجة ، فلا أرجعن كا جئت خائباً ، اشفع لي إلى محمد ، فقال : ويحك يا أبا سفيان ، لقد عزم رسول الله علي على أمر ما نستطيع أن نكلمه فيه . فالتفت إلى فاطمة ، فقال : هل لك أن تأمري ابنك هذا فيجير بين الناس ، فيكون سيد العرب إلى آخر الدهر ؟ قالت : والله ما يسلغ ابني ذاك أن يجير بين الناس ، وما يجير أحد على رسول الله علي الله علي أمر ما نستال ، وما يجير أحد على رسول الله علي الله علي أمر النه علي أحد على أمر الله علي أمر الله علي أحد على أحد الدهر ؟ قالت : والله ما يسلغ ابني ذاك أن يجير بين الناس ، وما يجير أحد على رسول الله علي أ

وحينفذ أظلمت الدنيا أمام عيني أبي سفيان ، فقال لعلي بن أبي طالب في هلع وانزعاج ويأس وقنوط: يا أبا الحسن إني أرى الأمور قد اشتدت علي ، فانصحني . قال : والله ما أعلم لك شيئاً يغني عنك . ولكنك سيد بني كنانة ، فقم فأجر بين الناس ، ثم الحق بأرضك . قال : أو ترى ذلك مغنياً عني شيئاً ؟ قال : لا والله ما أظنه ، ولكني لم أجد لك غير ذلك . فقام أبو سفيان في المسجد ، فقال : أيها الناس ، إني قد أجرت بين الناس ، ثم ركب بعيره ، وانطلق .

ولما قدم على قريش ، قالوا : ما وراءك ؟ قال : جئت محمداً فكلمته ، فوالله ما رد علي شيئاً ، ثم جئت ابن أبي قحافة فلم أجد فيه خيراً ، ثم جئت عمر بن الخطاب ، فوجدته أدنى العدو ، ثم جئت علياً فوجدته ألين القوم ، قد أشار على بشيء صنعته ، فوالله ما أدري هل يغني عني شيئاً أم لا ؟ قالوا : وبم أمرك ؟ قال : أمرني أن أجير بين الناس ، ففعلت ، قالوا فهل أجاز ذلك محمد ؟ قال : لا . قالوا : ويملك ، إن زاد الرجل على أن لعب بك . قال : لا والله ما وجدت غير ذلك .

#### التهيؤ للغزوة ومحاولة الإخفاء:

يؤخذ من رواية الطبراني أن رسول الله عَلَيْكُ أمر عائشة – قبل أن يأتي إليه خبر نقض الميثاق بثلاثة أيام – أن تجهزه ، ولا يعلم أحد ، فدخل عليها أبو بكر ، فقال : يا بنية ما هذا الحهاز ؟ قالت : والله ما أدري . فقال : والله ما هذا زمان غزو بني الأصفر ، فأين يريد رسول الله ؟ قالت : والله لا علم لي . وفي صباح الثالثة جاء عمرو بن سالم الخزاعي في أربعين راكباً ، وارتجز : يا رب إني ناشد محمداً .. الأبيات . فعلم الناس بنقض الميثاق ، وبعد عمرو جاء بديل ثم أبو سفيان وتأكد عند الناس الخبر ، فأمرهم رسول الله عليه بالجهاز ، وأعلمهم أنه سائر إلى مكة . وقال اللهم خذ العيون والأخبار عن قريش حتى نبغتها في بلادها .

وزيادة في الإخفاء والتعمية بعث رسول الله على سرية قوامها ثمانية رجال تحت قيادة أبي قتادة بن ربعي إلى بطن إضم فيا بين ذي خشب وذي المروة على ثلاثة برد من المدينة ، في أول شهر رمضان سنة ٨هـ ، ليظن الظان أنه على يتوجه إلى تلك الناحية ، ولتذهب بذلك الأخبار ، وواصلت هذه السرية سيرها ، حتى إذا وصلت حيثًا أمرت بلغها أن رسول الله على المناحقة على المناحقة السرية سيرها ، حتى إذا وصلت حيثًا أمرت بلغها أن رسول الله على المناحقة السرية سيرها ، حتى إذا وصلت حيثًا أمرت بلغها أن رسول الله على المناحقة المناح

خرج إلى مكة ، فسارت إليه حتى لحقته(١) .

وكتب حاطب بن أبي بلتعة إلى قريش كتاباً يخبرهم بمسير رسول الله عَلَيْكُ إليهم ، ثم أعطاه امرأة ، وجعل لها جعلا على أن تبلغه قريشاً ، فجعلته في قرون رأسها ، ثم خرجت به ، وأتى رسول الله عليه الخبر من السهاء بما صنع حاطب ، فبعث علياً والمقداد ، فقال : انطلقا حتى تأتيا روضة خاخ ، فإن بها ظعينة معها كتاب إلى قريش ، فانطلقا تعادى بهما خيلهما حتى وجدا المرأة بذلك المكان ، فاستنزلاها ، وقالا : معك كتاب ؟ فقالت ما معي كتاب ، ففتشا رحلها فلم يجدا شيئاً ، فقال لها على : أحلف بالله ، ما كذب رسول الله عليه ولا كذبنا ، والله لتخرجن الكتاب أو لنجردنك . فلما رأت الجد منه قالت : أعرض ، فأعرض ، فحلت قرون رأسها ، فاستخرجت الكتاب منها ، فدفعته إليهما ، فأتيا به رسول الله عليه ، فإذا فيه : ( من حاطب بن أبي بلتعة إلى قريش ) يخبرهم بمسير رسول الله عَلَيْكُم ، فدعا رسول الله عَلَيْكُ حاطبًا ، فقال: ما هذا يا حاطب ؟ فقال: لا تعجل على يا رسول الله ، والله إني لمؤمن باللهورسوله ، وما ارتددت ولا بدلت ، ولكني كنت امرأ ملصقاً في قريش لست من أنفسهم ، ولي فيهم أهل وعشيرة وولد ، وليس لي فيهم قرابة يحمونهم ، وكان من معك لهم قرابات يحمونهم ، فأحببت إذ فاتنى ذلك أن أتخذ عندهم يدا يحمون بها قرابتي . فقال عمر بن الخطاب : دعني يا رسول الله أُضرب عنقه ، فإنه قد خان الله ورسوله ، وقد نافق ، فقال رسول الله عَلَيْكُم : إنه قد شهد بدراً ، وما يدريك يا عمر ، لعل الله قد اطلع على أهل بدر فقال : اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم ، فذرفت عينا عمر ، وقال : الله ورسوله أعلم(٢) .

وهكذا أخذ الله العيون ، فلم يبلغ إلى قريش أي خبر من أخبار تجهز المسلمين وتهيئهم للزحف والقتال .

<sup>(</sup>۱) وهذه السرية لقيت عامر بن الأضبط ، فسلم عليهم بتحية الإسلام ، فقتله محلم بن جثامة لشيء كان بينهما ، وأخذ بعيره ومتبعه ، فأنزل الله ﴿ ولا تقولوا لمن ألقى إليكم السلام لست مؤمناً ﴾ الآية ، وجاؤوا بمحلم ليستغفر له رسول الله ﷺ ، فلما قام بين يديه قال : اللهم لا تغفر لمحلم ، وقالها ثلاثاً ، فقام وإنه ليتلقى دموعه بطرف ثوبه ، قال ابن إسحاق : وزعم قومه أنه استغفر له بعد ذلك . انظر زاد المعاد ٢/٥٠/ ، وابن هشام ٢/٦٢٢ ، ٢٢٧ ، ٦٢٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر صحيح البخاري ٢١٢/١ ، ٢١٢/٢ .

## الجيش الإسلامي يتحرك نحو مكة:

ولعشر خلون من شهر رمضان المبارك سنة ٨هـ غادر رسول الله عَلِيْلِهُ المدينة متجهاً إلى مكة ، في عشرة آلاف من الصحابة رضي الله عنهم واستخلف على المدينة أبا رهم الغفاري .

لعمرك إني حين أحمل راية لتغلب خيل اللات خيل محمد لكسالمدلج الحيران أظلم ليله فهذا أواني حين أهدى فأهتدي هداني هاد غير نفسي ودلني على الله من طردته كل مطرد فضرب رسول الله عليه صدره وقال: أنت طردتني كل مطرد(١).

# الجيش الإسلامي ينزل بمر الظهران:

وواصل رسول الله عليه سيره وهو صامم ، والناس صيام ، حتى بلغ الكديد – وهو ماء بين عسفان وقديد – فأفطر وأفطر الناس معه (٢) ، ثم واصل سيره حتى نزل بمر الظهران – وادي فاطمة – نزله عشماء ، فأمر الجيش ، فأوقدوا النيران ، فأوقدت عشرة آلاف نار ، وجعل رسول الله على الحرس عمر بن الخطاب رضي الله عنه .

<sup>(</sup>۱) حسن إسلام أبي سفيان هذا بعد ذلك ، ويقال : إنه ما رفع رأسه إلى رسول الله عليه منذ أسلم حياء منه ، وكان رسول الله عليه يحبه ، وشهد له بالجنة ، وقال : أرجو أن يكون خلفاً من حمزة . ولما حضرته الوفاة قال : لا تبكوا على ، فوالله ما نطقت بخطيئة منذ أسلمت . زاد المعاد ١٦٢/٢ ، ١٦٣ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٦١٣/٢.

## أَبُو سفيان بين يدي رسول الله ـ ﷺ -:

وركب العباس – بعد نزول المسلمين بمر الظهران – بغلة رسول الله عَلَيْكُ البيضاء ، وخرج يلتمس لعله يجد بعض الحطابة أو أحداً يخبر قريشاً ؛ ليخرجوا يستأمنون رسول الله عَلَيْكُ قبل أن يدخلها .

وكان الله قد عمى الأخبار عن قريش، فهم على وجل وترقب، وكان أبو سفيان يخرج يتجسس الأخبار، فكان قد خرج هو وحكيم بن حزام، وبديل بن زرقاء يتجسسون الأخبار.

قال العباس: والله إني لأسير عليها – أي على بغلة رسول الله عَلَيْكُ – إذ سمعت كلام أبي سفيان وبديل بن ورقاء، وهما يتراجعان، وأبو سفيان يقول: ما رأيت كالليلة نيراناً قط ولا عسكراً. قال: يقول بديل: هذه والله خزاعة، خمشتها الحرب، فيقول أبو سفيان: خزاعة أقل وأذل من أن تكون هذه نيرانها وعسكرها.

قال العباس: فعرفت صوته ، فقلت: أبا حنظلة ؟ فعرف صوتي ، فقال: أبا الفضل؟ قلت: نعم . قال: مالك ؟ فداك أبي وأمي . قلت: هذا رسول الله عَلَيْكُم في الناس ، واصباح قريش والله .

قال: فما الحيلة ؟ فداك أبي وأمي ، قلت: والله لئن ظفر بك ليضربن عنقك ، فاركب في عجز هذه البغلة ، حتى آتي بك رسول الله عليه فأستأمنه لك ، فركب خلفي ، ورجع صاحباه .

قال: فجئت به ، فكلما مررت به على نار من نيران المسلمين ، قالوا: من هذا ؟ فإذا رأوا بغلة رسول الله على الله على بغلة رسول الله على بغلة رسول الله على عبر الدابة قال : أبو سفيان ، الحطاب ، فقال : من هذا ؟ وقام إلى ، فلما رأى أبا سفيان على عجز الدابة قال : أبو سفيان ، عدو الله ؟ الحمد لله الذي أمكن منك بغير عقد ولا عهد ، ثم خرج يشتد نحو رسول الله على ، وركضت البغلة فسبقت ، فاقتحمت عن البغلة ، فدخلت على رسول الله على ، ودخل عليه عمر ، فقال : يا رسول الله ، هذا أبو سفيان فدعني أضرب عنقه ، قال : قلت : يا رسول الله ، إني قد أجرته ، ثم جلست إلى رسول الله على أخذت برأسه ، فقلت : مهلاً يا عمر ،

فوالله لو كان من رجال بني عدي بن كعب ما قلت مثل هذا ، قال : مهلاً يا عباس ، فوالله لإسلامك كان أحب إلى من إسلام الخطاب ، لو أسلم ، وما بي إلا أني قد عرفت أن إسلامك كان أحب إلى رسول الله علي من إسلام الخطاب .

فقال رسول الله على : اذهب به يا عباس إلى رحلك ، فإذا أصبحت فأتني به ، فذهبت ، فلما أصبحت غدوت به إلى رسول الله على أن نقلما أصبحت غدوت به إلى رسول الله على أن نقلما أن تعلم أن لا إله إلا الله ؟ قال : بأبي أنت وأمي ، ما أحلمك وأكرمك وأوصلك ؟ لقد ظننت أن لو كان مع الله إله غيره لقد أغنى عنى شيئاً بعد .

قال: ويحك يا أبا سفيان ، ألم يأن لك أن تعلم أني رسول الله ، قال: بأبي أنت وأمي ، ما أحلمك وأكرمك وأوصلك ؟ أما هذه فإن في النفس حتى الآن منها شيئاً. فقال له العباس: ويحك أسلم ، واشهد أن لا إله إلا الله ، وأن محمداً رسول الله ، قبل أن تضرب عنقك ، فأسلم وشهد شهادة الحق.

قال العباس : يا رسول الله إن أبا سفيان رجل يحب الفخر ، فاجعل له شيئاً . قال : نعم ، من دخل دار أبي سفيان فهو آمن ، ومن أغلق عليه بابه فهو آمن ، ومن دخل المسجد الحرام فهو آمن .

## الجيش الإسلامي يغادر مر الظهران إلى مكة:

وفي هذا الصباح - صباح يوم الثلاثاء للسابع عشر من شهر رمضان سنة هد - غادر رسول الله علي من الطهران إلى مكة ، وأمر العباس أن يجبس أبا سفيان بمضيق الوادي عند خطم الجبل(١) ، حتى تمر به جنود الله فيراها ، ففعل ، فمرت القبائل على راياتها ، كلما مرت به قبيلة قال : يا عباس من هذه ؟ فيقول - مثلاً - : سليم ، فيقول : مالي ولسليم ؟ ثم تمر به القبيلة فيقول : يا عباس من هؤلاء ؟ فيقول : مزينة ، فيقول : مالي ولمزينة ؟ حتى نفدت القبائل ، ما تمر به قبيلة إلا سال العباس عنها ، فإذا أخبره قال مالي ولبني فلان ؟ حتى مر به رسول الله علي في كتيبته الخضراء ، فيها المهاجرون والأنصار ، لا يرى منهم إلا الحدق من الحديد ، قال : هذا رسول الله علي في المهاجرين

<sup>(</sup>١) الحطم : الأنف ، شيء يخرج من الحبل يضيق به الطريق .

والأنصار . قال : ما لأحد بهؤلاء قبل ولا طاقة . ثم قال : والله يا أبا الفضل لقد أصبح ملك ابن أخيك اليوم عظياً . قال العباس : يا أبا سفيان ، إنها النبوة ، قال : فنعم إذن .

وكانت راية الأنصار مع سعد بن عبادة ، فلما مر بأبي سفيان قال له اليوم يوم الملحمة ، اليوم تستحل الحرمة ، اليوم أذل الله قريشاً . فلما حاذى رسول الله عليه أبا سفيان قال : يا رسول الله ألم تسمع ما قال سعد ؟ قال : وما قال ؟ فقال : كذا وكذا . فقال عثمان وعبد الرحمن بن عوف : يا رسول الله ما نأمن أن يكون له في قريش صولة ، فقال رسول الله عليه الموم بل اليوم يوم أعز الله فيه قريشاً ، ثم أرسل إلى سعد فنزع منه اللواء ، ودفعه إلى ابنه قيس ، ورأى أن اللواء لم يخرج عن سعد . وقيل : بل دفعه إلى الزبير .

## قريش تباغت زحف الجيش الاسلامي:

ولما مر رسول الله عَلِيْكُم بأبي سفيان قال له العباس: النجاء إلى قومك. فأسرع أبو سفيان حتى دخل مكة ، وصرخ بأعلى صوته: يا معشر قريش ، هذا محمد ، قد جاءكم فيا لا قبل لكم به ، فمن دخل دار أبي سفيان فهو آمن. فقامت إليه زوجته هند بنت عتبة ، فأخذت بشاربه فقالت: اقتلوا الحميت الدسم الأخمش الساقين ، قبح من طليعة قوم .

قال أبو سفيان: ويلكم ، لا تغرنكم هذه من أنفسكم ، فإنه قد جاء كم بما لا قبل لكم به ، فمن دخل دار أبي سفيان فهو آمن . قالوا: قاتلك الله ، وما تغني عنا دارك ؟ قال : ومن أغلق عليه بابه فهو آمن ، ومن دخل المسجد فهو آمن . فتفرق الناس إلى دورهم وإلى المسجد ، وبثوا أوباشا لهم ، وقالوا: نقدم هؤلاء فإن كان لقريش شيء كنا معهم ، وإن أصيبوا أعطينا الذي سئلنا . فتجمع سفهاء قريش وأخفاؤها مع عكرمة بن أبي جهل ، وصفوان بن أمية ، وسهيل بن عمرو بالخندمة ليقاتلوا المسلمين ، وكان فيهم رجل من بني بكر \_ حماس بن قيس \_ كان يعد قبل ذلك سلاحاً ، فقالت له امرأته : لماذا تعد ما أرى ؟ قال : لمحمد وأصحابه قالت : والله ما يقوم لمحمد وأصحابه شيء . قال : إني والله لأرجو أن أخدمك بعضهم . ثم قال :

إن يُقبِ الله اليــوم فمـــالي عِــلَّه هــــذا ســــــلاح كامـــل وألَّه وألَّه وألَّه وألَّه وألَّه

<sup>(</sup>١) علُّه : يقال عَلُّ الرجل يعل من المرض ، غرارين : حدين ، السله : الانتشال والسحب .

فكان هذا الرجل فيمن اجتمعوا في الخندمة.

## الجيش الإسلامي بذي طوى:

أما رسول الله عَلَيْكُ فمضى حتى انتهى إلى ذي طوى - وكان يضع رأسه تواضعاً لله حين رأى ما أكرمه الله به من الفتح ، حتى أن شعر لحيته ليكاد يمس واسطة الرحل - وهناك وزع جيشه وكان خالد بن الوليد على المجنبة اليمنى - وفيها أسلم وسليم وغفار ومزينة وجهينة وقبائل من قبائل العرب - فأمره أن يدخل مكة من أسفلها ، وقال : إن عرض لكم أحد من قريش فاحصدوهم حصداً ، حتى توافوني على الصفا .

وكان الزبير بن العوام على المجنبة اليسرى ، وكان معه راية رسول الله عَلِيْكُم ، فأمره أن يدخل مكة من أعلاها – من كداء – وأن يغرز رايته بالحجون ، ولا يبرح حتى يأتيه .

وكان أبو عبيدة على الرجالة والحسر – وهم الذين لا سلاح معهم – فأمره أن يأخذ بطن الوادي ، حتى ينصب لمكة بين يدي رسول الله عَلِيلِيَّة .

## الجيش الإسلامي يدخل مكة:

وتحركت كل كتيبة من الجيش الإسلامي على الطريق التي كلفت الدخول منها فأما خالد وأصحابه فلم يلقهم أحد من المشركين إلا أناموه ، وقتل من أصحابه من المسلمين كرز بن جابر الفهري وخنيس بن خالد بن ربيعة ، كانا قد شذا عن الجيش ، فسلكا طريقاً غير طريقه فقتلا جميعاً ، وأما سفهاء قريش فلقيهم خالد وأصحابه بالحندمة فناوشوهم شيئاً من قتال ، فأصابوا من المشركين اثني عشر رجلاً فانهزم المشركون ، وانهزم حماس بن قيس الذي كان يعد السلاح لقتال المسلمين - حتى دخل بيته ، فقال لامرأته : أغلقي على بابي . فقالت : وأين ما كنت تقول ؟ فقال :

إنك لو شهدت يه الخندمة إذ فر صفوان وفر عكرمه واستقبلتنا بالسيوف المسلمه يقطعن كل ساعد وجمجمه ضرباً فلا يسمع إلا غمغمه للماران كلمه

<sup>(</sup>١) النهيت والهمهمة : أصوات .

وأقبل خالد يجوس مكة حتى وافى رسول الله عَلَيْكُم على الصفا .

وأما الزبير فتقدم حتى نصب راية رسول الله عَلَيْكُ بالحجون عند مسجد الفتح ، وضرب له هناك قبة ، فلم يبرح حتى جاءه رسول الله عَلِيْكُ .

## الرسول \_ ﷺ \_ يدخل المسجد الحرام ويطهره من الأصنام:

ثم نهض رسول الله عَلَيْكُ ، والمهاجرون والأنصار بين يديه وخلفه وحوله ، حتى دخل المسجد ، فأقبل إلى الحجر الأسود ، فاستلمه ، ثم طاف بالبيت ، وفي يده قوس ، وحول البيت وعليه ثلاثمائة وستون صناً ، فجعل يطعنها بالقوس ، ويقول : ﴿ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ } وَعَلِيهُ ثَلَاثُمَاتُهُ وَمَا يُعِيدُ ﴾ (٣٤ : ٣٤) والأصنام تتساقط على وجوهها .

وكان طوافه على راحلته ، ولم يكن محرماً يومئذ ، فاقتصر على الطواف ، فلما أكمله دعا عثمان بن طلحة ، فأخذ منه مفتاح الكعبة ، فأمر بها ففتحت ، فدخلها ، فرأى فيها الصور ، ورأى فيها صورة إبراهيم وإسماعيل – عليهما السلام – يستقسمان بالأزلام ، فقال : قاتلهم الله ، والله ما استقسما بها قط . ورأى في الكعبة حمامة من عيدان ، فكسرها بيده ، وأمر بالصور فمحيت .

## الرسول ـ ﷺ ـ يصلي في الكعبة ثم يخطب أمام قريش:

ثم أغلق عليه الباب ، وعلى أسامة وبلال ، فاستقبل الجدار الذي يقابل الباب ، حتى إذا كان بينه وبينه ثلاثة أذرع وقف ، وجعل عمودين عن يساره ، وعموداً عن يمينه ، وثلاثة أعمدة وراءه – وكان البيت يومئذ على ستة أعمدة – ثم صلى هناك ، ثم دار في البيت ، وكبر في نواحيه ، ووحد الله ، ثم فتح الباب ، وقريش قد ملأت المسجد صفوفاً ينتظرون ماذا يصنع ؟ فأخذ بعضادتي الباب ، وهم تحته ، فقال :

لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، صدق وعده ، ونصر عبده ، وهزم الأحزاب وحده ، ألا كل مأثرة أو مال أو دم فهو تحت قدمي هاتين ، إلا سدانة البيت وسقاية الحاج ، ألا وقتيل الخطأ

شبه العمد - السوط والعصا - ففيه الدية مغلظة ، مائة من الإبل ، أربعون منها في بطونها أولادها .

يا معشر قريش ، إن الله قد أذهب عنكم نخوة الحاهلية وتعظمها بالآباء ، الناس من آدم ، وآدم من تراب ثم تلا هذه الآية ﴿يَمَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنْكُرُ مِن نَرَاب ثم تلا هذه الآية ﴿يَمَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنْكُرُ مِن ذَكْرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُرُ شُعُوبًا وَقِبَ إِلَى النَّامَ عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴾ (٤٩ : ١٣) .

#### لا تثريب عليكم اليوم:

ثم قال : يا معشر قريش ، ما ترون أني فاعل بكم ؟ قالوا : خيراً ، أخ كريم وابن أخ كريم ، قال : فإني أقول لكم كما قال يوسف لإخوته : ﴿لَا تَنْفِرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْمُؤَمَّمُ ﴾ اذهبوا فأنتم الطلقاء .

## مفتاح البيت إلى أهله:

ثم جلس رسول الله عليه في المسجد ، فقام إليه على رضي الله عنه ، ومفتاح الكعبة في يده ، فقال : يا رسول الله ، اجمع لنا الحجابة مع السقاية ، صلى الله عليك ، وفي رواية : أن الذي قال ذلك هو العباس ، فقال رسول الله عليه : أين عثان بن طلحة ؟ فدعي له ، فقال له : هاك مفتاحك يا عثان ، اليوم يوم بر ووفاء ، وفي رواية ابن سعد في الطبقات أنه قال له حين دفع المفتاح إليه : خلوها خالدة تالدة ، لا ينزعها منكم إلا ظالم ، يا عثان ، إن الله استأمنكم على بيته ، فكلوا مما يصل إليكم من هذا البيت بالمعروف .

#### بلال يؤذن على الكعبة

وحانت الصلاة ، فأمر رسول الله على بلالاً أن يصعد فيؤذن على الكعبة ، وأبو سفيان بن حرب ، وعتاب بن أسيد ، والحارث بن هشام جلوس بفناء الكعبة ، فقال عتاب : لقد أكرم الله أسيداً أن لا يكون سمع هذا ، فيسمع منه ما يغيظه ، فقال الحارث : أما والله لو أعلم أنه حق لا تبعته ، فقال أبو سفيان : أما والله لا أقول شيئاً ، لو تكلمت لأخبرت عني هذه الحصباء ، فخرج عليهم النبي عليه فقال لهم : قد علمت الذي قلتم ، ثم ذكر ذلك لهم ، فقال الحارث وعتاب : نشهد أنك رسول الله ، والله ما اطلع على هذا أحد كان معنا فنقول : أخبرك .

# صلاة الفتح أو صلاة الشكر:

ودخل رسول الله عليه يومئذ دار أم هانىء بنت أبي طالب ، فاغتسل وصلى ثماني ركعات في بيتها ، وكان ضحى ، فظنها من ظنها صلاة الضحى وإنما هذه صلاة الفتح ، وأجارت أم هانىء حموين لها ، فقال رسول الله عليه : قد أجرنا من أجرت يا أم هانىء ، وقد كان أخوها على بن أبي طالب أراد أن يقتلهما ، فأغلقت عليهما باب بيتها ، وسألت النبى عليهما ، فقال لها ذلك .

## إهدار دماء رجال من أكابر المجرمين:

وأهدر رسول الله عليه يومئذ دماء تسعة نفر من أكابر المجرمين ، وأمر بقتلهم وإن وجدوا تحت أستار الكعبة ، وهم عبد العزى بن خطل ، وعبد الله بن أبي سرح ، وعكرمة بن أبي جهل ، والحارث بن نفيل بن وهب ، ومقيس بن صبابة ، وهبار بن الأسود ، وقينتان كانتا لابن خطل ، كانتا تغنيان بهجو النبي عليه ، وسارة مولاة لبعض بني عبد المطلب ، وهي التي وجد معها كتاب حاطب .

فأما ابن أبي سرح ، فجاء به عثمان إلى النبي عَلَيْكُم ، وشفع فيه فحقن دمه ، وقبل إسلامه بعد أن أمسك عنه ، رجاء أن يقوم إليه بعض الصحابة فيقتله ، وكان قد أسلم قبل ذلك وهاجر ، ثم ارتد ورجع إلى مكة .

وأما عكرمة بن أبي جهل ففر إلى اليمن ، فاستأمنت له امرأته ، فأمنه النبي عَلَيْكُ فتبعته ، فرجع معها وأسلم ، وحسن إسلامه .

وأما ابن خطل فكان متعلقاً بأستار الكعبة ، فجاء رجل إلى النبي عَلِيْكُ وأخبره فقال : اقتله . فقتله .

وأما مقيس بن صبابة فقتله نميلة بن عبد الله ، وكان مقيس قد أسلم قبل ذلك ، ثم عدا على رجل من الأنصار فقتله ، ثم ارتد ولحق بالمشركين .

وأما الحارث فكان شديد الأذى لرسول الله علي عكة ، فقتله على .

وأما هبار بن الأسود فهو الذي كان قد عرض لزينب بنت رسول الله علي حين هاجرت ،

فنخس بها حتى سقطت على صخرة وأسقطت جنينها ، ففر هبار يوم مكة ، ثم أسلم وحسن إسلامه .

وأما القينتان فقتلت إحداهما ، واستؤمن للأخرى ، فأسلمت ، كما استؤمن لسارة وأسلمت .

قال ابن حجر: وذكر أبو معشر فيمن أهدر دمه الحارث بن طلاطل الخزاعي فقتله على ، وذكر الحاكم أيضاً بمن أهدر دمه كعب بن زهير، وقصته مشهورة وقد جاء بعد ذلك ، وأسلم ومدح ، ووحشي بن حرب ، وهند بنت عتبة امرأة أبي سفيان ، وقد أسلمت ، وأرنب مولاة ابن خطل أيضاً قتلت ، وأم سعد ، قتلت فيا ذكر ابن إسحاق ، فكملت العدة ثمانية رجال وست نسوة ، ويحتمل أن تكون أرنب وأم سعد القينتان ، اختلف في اسمهما ، أو باعتبار الكنية واللقب(١).

#### إسلام صفوان بن أمية، وفضالة بن عمير:

لم يكن صفوان ممن أهدر دمه ، لكنه بصفته زعياً كبيراً من زعماء قريش خاف على نفسه وفر ، فاستأمن له عمير بن وهب الجمحي رسول الله عليا فأمنه ، وأعطاه عمامته التي دخل بها مكة ، فلحقه عمير وهو يريد أن يركب البحر من جدة إلى اليمن فرده ، فقال لرسول الله عليا : المحلني بالحيار شهرين . قال : أنت بالحيار أربعة أشهر . ثم أسلم صفوان ، وقد كانت امرأته أسلمت قبله ، فأقرهما على النكاح الأول .

وكان فضالة رجلاً جريشاً جاء إلى رسول الله عَلَيْكُ ، وهو في الطواف ، ليقتله فأخبره الرسول عَلَيْكُ بما في نفسه فأسلم .

## خطبة الرسول ـ ﷺ ـ في اليوم الثاني من الفتح:

ولما كان الغد من يوم الفتح قام رسول الله عَلَيْهُ في الناس خطيباً ، فحمد الله ، وأثنى عليه ، ومجده بما هو أهله ، ثم قال : أيها الناس ، إن الله حرم مكة يوم خلق السموات والأرض، فهي حرام بحرمة الله إلى يوم القيامة ، فلا يحل لامرىء يؤمن بالله واليوم الآخر أن يسفك فيها دماً ، أو

<sup>(</sup>١) فتح الباري ١٢،١١/٨.

يعضد بها شجرة ، فإن أحد ترخص لقتال رسول الله عَلَيْكُ فقولوا : إن الله أذن لرسوله ولم يأذن لكم ، وإنما حلت لي ساعة من نهار ، وقد عادت حرمتها اليوم كحرمتها بالأمس ، فليبلغ الشاهد الغائب .

وفي رواية : لا يعضد شوكه ، ولا ينفر صيده ، ولا تلتقط ساقطته إلا من عرفها ، ولا يختلى خلاه ، فقال العباس : يا رسول الله إلا الإذخر ، فإنه لقينهم وبيوتهم ، فقال : إلا الإذخر .

وكانت خزاعة قتلت يومئذ رجلاً من بني ليث بقتيل لهم في الجاهلية ، فقال رسول الله عَلَيْكُم بهذا الصدد : يا معشر خزاعة ، ارفعوا أيديكم عن القتل فلقد كثر القتل إن نفع ، لقد قتلتم قتيلاً لأدينه ، فمن قتل بعد مقامي هذا فأهله بخير النظرين ، إن شاؤوا فدم قاتله ، وإن شاؤوا فعقله .

## تخوف الأنصار من بقاء الرسول ـ ﷺ ـ في مكة:

ولما تم فتح مكة على الرسول عَلِيْقَةً – وهي بلده ووطنه ومولده – قال الأنصار فيا بينهم : أترون رسول الله عليه أذ فتح الله عليه أرضه وبلده أن يقيم بها – وهو يدعو على الصفا رافعاً يديه – فلما فرغ من دعائه قال : ماذا قلتم ؟ قالوا : لا شيء يا رسول الله ، فلم يزل بهم حتى أخبروه ، فقال رسول الله عَلَيْلَةً : معاذ الله المحيا محياكم ، والممات مماتكم .

#### أخذ البيعة:

وحين فتح الله مكة على رسول الله عليه والمسلمين تبين لأهل مكة الحق ، وعلموا أن لا سبيل إلى النجاح إلا الإسلام ، فأذعنوا له ، واجتمعوا للبيعة ، فجلس رسول الله عليه على الصفا يبايع الناس ، فبايعوه على السمع والطاعة فيا استطاعوا .

<sup>(</sup>۱) انظر لهذه الروايات صحيح البخاري ۲۲/۱ ، ۲۱۲ ، ۲۲۷ ، ۳۲۸ ، ۳۲۹ ، ۳۲۹ ، ۲۱۲ ، ۲۱۲ ، ۳۲۸ واين مسلم ۲۷۳/۱ ، ۲۷۲ .

وفي المدارك(١): روي أن النبي عَلَيْكُم لما فرغ من بيعة الرجال أخذ في بيعة النساء ، وهو على الصفا ، وعمر قاعد أسفل منه ، يبايعهن بأمره ، ويبلغهن عنه ، فجاءت هند بنت عتبة امرأة أبي سفيان متنكرة خوفاً من رسول الله عَلَيْكُم أن يعرفها ، لما صنعت بحمزة ، فقال رسول الله عَلَيْكُم : أبايعكن على أن لا يشركن بالله شيئاً ، فبايع عمر النساء على أن لا يشركن بالله شيئاً . فقال رسول الله عَلَيْكُم : ولا تسرفن . فقالت هند : إن أبا سفيان رجل شحيح ، فإن أنا أصبت من ماله هنات ؟ فقال أبو سفيان : وما أصبت فهو لك حلال ، فضحك رسول الله عَلَيْكُم وعرفها ، فقال : وإنك لهند ؟ قالت : نعم ، فاعف عما سلف يا نبي الله ، عفا الله عنك .

فقال : ولا يزنين . فقالت : أو تزني الحرة ؟ فقال : ولا يقتلن أولادهن . فقالت : ربيناهم صغاراً ، وقتلتموهم كباراً ، فأنتم وهم أعلم – وكان ابنها حنظلة بن أبي سفيان قد قتل يوم بدر – فضحك عمر حتى استلقى ، فتبسم رسول الله عَلِيْكُم .

فقال : ولا يأتين ببهتان . فقالت : والله إن البهتان لأمر قبيح ، وما تأمرنا إلا بالرشد ومكارم الأخلاق ، فقال : ولا يعصينك في معروف . فقالت : والله ما جلسنا مجلسنا هذا وفي أنفسنا أن نعصيك .

ولما رجعت جعلت تكسر صنمها وتقول : كنا منك في غرور .

## إقامته ـ ﷺ ـ بمكة، وعمله فيها:

وأقام رسول الله عَلِيْكُ بمكة تسعة عشر يوماً ، يجدد معالم الإسلام ، ويرشد الناس إلى الهدى والتقى ، وخلال هذه الأيام أمر أبا أسيد الخزاعي ، فجدد أنصاب الحرم ، وبث سراياه للدعوة إلى الإسلام ، ولكسر الأوثان التي كانت حول مكة ، فكسرت كلها ، ونادى مناديه بمكة : من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يدع في بيته صناً إلا كسره .

#### السرايا والبعوث:

١ – ولما اطمأن رسول الله عَلِيْتُ بعاء الفتح بعث خالد بن الوليد إلى العزى ، لخمس ليال بقين من شهر رمضان ( سنة ٨هـ ) ليهدمها ، وكانت بنخلة ، وكانت لقريش وجميع بني كنانة ،

<sup>(</sup>١) انظر مدارك التنزيل للنسفى تفسير آية البيعة .

وهي أعظم أصنامهم ، وكان سدنتها بني شيبان ، فخرج إليها خالد في ثلاثين فارساً حتى انتهى إليها ، فهدمها ، ولما رجع سأله رسول الله عليه : هل رأيت شيئاً ؟ قال : لا قال : فإنك لم تهدمها ، فارجع إليها فاهدمها ، فرجع خالد متغيظاً قد جرد سيفه ، فخرجت إليه امرأة عريانة سوداء ناشرة الرأس ، فجعل السادن يصيح بها ، فضربها خالد فجزلها باثنتين ، ثم رجع إلى رسول الله عليه فأخبره ، فقال : نعم ، تلك العزى ، وقد أيست أن تعبد في بلادكم أبداً .

٢ - ثم بعث عمرو بن العاص في نفس الشهر إلى سواع ليهدمه ، وهو صنم لهذيل برهاط ، على ثلاثة أميال من مكة ، فلما انتهى إليه عمرو قال له السادن : ما تريد ؟ قال : أمرني رسول الله على أن أهدمه ، قال : لا تقدر على ذلك ، قال : لم ؟ قال : تمنع . قال : حتى الآن أنت على الباطل ؟ ويحك ، فهل يسمع أو يبصر ؟ ثم دنا فكسره ، وأمر أصحابه فهدموا بيت خزانته ، فلم يجدوا فيه شيئاً ، ثم قال للسادن : كيف رأيت ؟ قال : أسلمت لله .

" – وفي نفس الشهر بعث سعد بن زيد الأشهلي في عشرين فارساً إلى مناة ، وكانت بالمشلل عند قديد للأوس والخزرج وغسان وغيرهم ، فلما انتهى سعد إليها قال له سادنها : ما تريد ؟ قال : هدم مناة ، قال : أنت وذاك ، فأقبل إليها سعد ، وخرجت امرأة عريانة سوداء ثائرة الرأس ، تدعو بالويل ، وتضرب صدرها ، فقال لها السادن : مناة دونك بعض عصاتك ، فضربها سعد فقتلها، وأقبل إلى الصنم فهدمه وكسره ، ولم يجدوا في خزانته شيئاً .

3 - ولما رجع خالد بن الوليد من هدم العزى بعثه رسول الله عليه في شعبان من نفس السنة (۸هـ) إلى بني جذيمة ، داعياً إلى الإسلام ، لا مقاتلاً . فخرج في ثلاثمائة وخمسين رجلاً من المهاجرين والأنصار وبني سليم ، فانتهى إليهم ، فدعاهم إلى الإسلام ، فلم يحسنوا أن يقولوا : أسلمنا ، فجعلوا يقولون : ه صبأنا صبأنا ، فجعل خالد يقتلهم ويأسرهم ، ودفع إلى كل رجل أسلمنا ، فحمد أسيراً ، فأمر يوماً أن يقتل كل رجل أسيره ، فأبى ابن عمر وأصحابه حتى قدموا على النبى عليه أبراً إليك مما صنع خالد النبى عليه أبراً إليك مما صنع خالد - مرتين - (۱) .

وكانت بنو سليم هم الذين قتلوا أسراهم دون المهاجرين والأنصار ، وبعث رسول الله عليه

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢٥٠/١ ، ٦٢٢/٢ .

علياً فودى لهم قتلاهم وما ذهب منهم ، وكان بين خالد وعبد الرحمن بن عوف كلام وشر في ذلك ، فبلغ عليه فقال : مهلاً يا خالد ، دع عنك أصحابي ، فوالله لو كان أُحُد ذهباً ، ثم أنفقته في سبيل الله ما أدركت غدوة رجل من أصحابي ولا روحته(١) .

تلك هي غزوة فتح مكة ، وهي المعركة الفاصلة والفتح الأعظم الذي قضى على كبان الوثنية قضاءً باتاً ، لم يترك لبقائها مجالاً ولا مبرراً في ربوع الجزيرة العربية ، فقد كانت عامة القبائل تنتظر ماذا يتمخض عنه العراك والاصطدام الذي كان دائراً بين المسلمين والوثنيين ، وكانت تلك القبائل تعرف جيداً أن الحرم لا يسيطر عليه إلا من كان على الحق ، وكان قد تأكد لديهم هذا الاعتقاد الحازم أي تأكد قبل نصف القرن حين قصد أصحاب الفيل هذا البيت ، فأهلكوا وجعلوا كعصف مأكول .

وكان صلح الحديبية مقدمة وتوطئة بين يدي هذا الفتح العظيم ، أمن الناس به وكلم بعضهم بعضاً ، وناظره في الإسلام ، وتمكن من اختفى من المسلمين بمكة من إظهار دينه والدعوة إليه والمناظرة عليه ، ودخل بسببه بشر كثير في الإسلام ، حتى إن عدد الجيش الإسلامي الذي لم يزد في الغزوات السالفة على ثلاثة آلاف إذا هو يزخر في هذه الغزوة في عشرة آلاف .

وهذه الغزوة الفاصلة فتحت أعين الناس ، وأزالت عنها آخر الستور التي كانت تحول بينها وبين الإسلام . وبهذا الفتح سيطر المسلمون على الموقف السياسي والديني كليهما معاً في طول جزيرة العرب وعرضها ، فقد انتقلت إليهم الصدارة الدينية والزعامة الدنيوية .

فالطور الذي كان قد بدأ بعد هدنة الحديبية لصالح المسلمين قد تم ، وكمل بهذا الفتح المبين ، وبدأ بعد ذلك طور آخر كان لصالح المسلمين تماماً ، وكان لهم فيه السيطرة على الموقف تماماً . ولم يبق لأقوام العرب إلا أن يفدوا إلى الرسول عَلِيْكُ ، فيعتنقوا الإسلام ، ويحملوا دعوته إلى العالم ، وقد تم استعدادهم لذلك في سنتين آتيتين .

<sup>(</sup>۱) أخذنا تفاصيل هذه الغزوة من ابن هشام ۲۸۹/۲ إلى ٤٣٧ ، وصحيح البخاري ١/كتاب الجهاد وكتاب المناسك و٢١٢ ، ١٦٧ إلى ٢٧ ، وصحيح مسلم ٤٣٧، ٤٣٨ ، ٤٣٨ ، المناسك و٢١٢ ، ١٠٣٠ ، وزاد المعاد ٢/٠١ إلى ١٦٨ ، ومحتصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص٣٢٧ إلى ٣٦٧ .

# المرحلة الثالثة

وهي آخر مرحلة من مراحل حياة الرسول عَلَيْكُ ، تمثل النتائج التي أثمرتها دعوته الإسلامية بعد جهاد طويل وعناء ومتاعب وقلاقل وفتن واضطرابات ومعارك وحروب دامية ، واجهتها طيلة بضعة وعشرين عاماً .

وكان فتح مكة هو أخطر كسب حصل عليه المسلمون في هذه الأعوام ، تغير لأجله مجرى الأيام ، وتحول به جو العرب ، فقد كان الفتح حداً فاصلاً بين المدة السابقة عليه وبين ما بعده ، فإن قريشاً كانت في نظر العرب حماة الدين وأنصاره ، والعرب في ذلك تبع لهم ، فخضوع قريش يعتبر القضاء الأخير على الدين الوثني في جزيرة العرب .

ويمكن أن نقسم هذه المرحلة إلى صفحتين :

- (١) صفحة المجاهدة والقتال.
- (٢) صفحة تسابق الشعوب والقبائل إلى اعتناق الإسلام.

وهاتان الصفحتان متلاصقتان تناوبتا في هذه المرحلة ، ووقعت كل واحدة منهما خلال الأخرى ، إلا أنا اخترنا في الترتيب الوضعي ، أنا نأتي على ذكر كل من الصفحتين متميزة عن الأخرى ، ونظراً إلى أن صفحة القتال ألصق بما مضى ، وأكثر مناسبة من الأخرى قدمناها في الترتيب .

# غزوة حنين

إن فتح مكة جاء عقب ضربة خاطفة شده لها العرب ، وبوغتت القبائل المجاورة بالأمر الواقع ، الذي لم يكن يمكن لها أن تدفعه ، ولذلك لم تمتنع عن الاستسلام إلا بعض القبائل الشرسة القوية المتغطرسة ، وفي مقدمتها بطون هوازن وثقيف ، واجتمعت إليها نصر وجشم وسعد بن بكر وناس من بني هلال – وكلها من قيس عيلان – رأت هذه البطون من نفسها عزا وأنفة أن تقابل هذا الانتصار بالخضوع ، فاجتمعت إلى مالك بن عوف النصري ، وقررت المسير إلى حرب المسلمين .

## مسير العدو ونزوله بأوطاس

ولما أجمع القائد العام – مالك بن عوف – المسير إلى حرب المسلمين ساق مع الناس أموالهم ونساءهم وأبناءهم ، فسار حتى نزل بأوطاس – وهو واد في دار هوازن بالقرب من حنين ، لكن وادي أوطاس غير وادي حنين ، وحنين واد إلى جنب ذي المجاز ، بينه وبين مكة بضعة عشر ميلاً من جهة عرفات(١) .

## مجرب الحروب يغلط رأي القائد:

ولما نزل بأوطاس اجتمع إليه الناس ، وفيهم دريد بن الصمة – وهو شيخ كبير ، ليس فيه إلا رأيه ومعرفته بالحرب ، وكان شجاعاً مجرباً – قال دريد : بأي واد أنتم ؟ قالوا : بأوطاس ، قال : نعم مجال الخيل ، لا حزن ضرس ، ولا سهل دهس ، مالي أسمع رغاء البعير ، ونهاق الحمير ، وبكاء الصبي وثغاء الشاء ؟ قالوا : ساق مالك بن عوف مع الناس نساءهم وأموالهم (١) انظر فتع الباري ٢٧/٨ ، ٢٢ .

وأبناءهم ، فدعا مالكاً وسأله عما حمله على ذلك ، فقال : أردت أن أجعل خلف كل رجل أهله وماله ليقاتل عنهم ، فقال : راعي ضأن والله ، وهل يرد المنهزم شيئاً ؟ إنها إن كانت لك لم ينفعك إلا رجل بسيفه ورمحه ، وإن كانت عليك فضحت في أهلك ومالك . ثم سأل عن بعض البطون والرؤساء ، ثم قال : يا مالك إنك لم تصنع بتقديم بيضة هوازن إلى نحور الخيل شيئاً ، ارفعهم إلى ممتنع بلادهم وعلياء قومهم ، ثم آلتي الصباة على متون الخيل ، فإن كانت لك لحق بك من وراءك ، وإن كانت عليك ألفاك ذلك وقد أحرزت أهلك ومالك .

ولكن مالكاً – القائد العام – رفض هذا الطلب قائلاً : والله لا أفعل ، إنك قد كبرت وكبر عقلك ، والله لتطيعني هوازن أو لأتكأن على هذا السيف حتى يخرج من ظهري ، وكره أن يكون لدريد فيها ذكر أو رأي ، فقالوا : أطعناك . فقال دريد : هذا يوم لم أشهده ولم يفتني .

ياليتني فيها جذع أخب فيها وأضاع أقساء أقساع المساة صاع

#### سلاح استكشاف العدو:

وجاءت إلى مالك عيون كان قد بعثهم للاستكشاف عن المسلمين ، جاءت هذه العيون وقد تفرقت أوصالهم . قال : ويلكم ، ما شأنكم ؟ قالوا : رأينا رجالاً بيضاً على خيل بلق ، والله ما تماسكنا أن أصابنا ما ترى .

#### سلاح استكشاف رسول الله ـ ﷺ ـ:

ونقلت الأخبار إلى رسول الله عَلِيْكُ بمسير العدو ، فبعث أبا حدرد الأسلمي ، وأمره أن يدخل في الناس ، فيقيم فيهم حتى يعلم علمهم ، ثم يأتيه بخبرهم ، ففعل .

## الرسول ـ ﷺ ـ يغادر مكة إلى حنين:

وفي يوم السبي – السادس من شهر شوال سنة ٨هـ – غادر رسول الله عليه مكة – وكان ذلك اليوم التاسع عشر من يوم دخوله في مكة – خرج في اثني عشر ألفاً من المسلمين ، عشرة آلاف ممن كانوا خرجوا معه لفتح مكة ، وألفان من أهل مكة ، وأكثرهم حديثو عهد بالإسلام ، واستعار من صفوان بن أمية مائة درع بأداتها ، واستعمل على مكة عتاب بن أسيد .

ولما كان عشية جاء فارس ، فقال : إني طلعت جبل كذا وكذا ، فإذا أنا بهوازن على بكرة أبيهم بظعنهم ونعمهم وشائهم ، فتبسم رسول الله عليه وقال : تلك غنيمة المسلمين غداً إن شاء الله ، وتطوع للحراسة تلك الليلة أنس بن أبي مرئد الغنوي(١) .

وفي طريقهم إلى حنين رأوا سدرة عظيمة خضراء يقال لها ذات أنواط ، كانت العرب تعلق عليها أسلحتهم ، ويذبحون عندها ويدكفون ، فقال بعض أهل الجيش لرسول عليه : اجعل لنا ذات أنواط ، كما لهم أنواط . فقال : الله أكبر ، قلتم والذي نفس محمد بيده كما قال قوم موسى : اجعل لنا إلها كما آلهة ، قال : إنكم قوم تجهلون ، إنها السنن ، لتركبن سنن من كان قبلكم (٢) .

وقد كان بعضهم قال نظراً إلى كثرة الجيش : لن نغلب اليوم ، وكان قد شق ذلك على رسول الله علي أ

# الجيش الإسلامي يباغت بالرماة والمهاجمين:

انتهى الحيش الإسلامي إلى حنين نيئة الأربعاء لعشر خلون من شوال ، وكان مالك بن عوف قد سبقهم ، فأدخل جيئته بالليل في ذلك الوادي ، وفرق كماء في الطرق والمداخل ، والشعاب والأخباء والمضايق ، وأصدر إليهم أمره بأن يرشقوا المسلمين أول ما طفعوا ، ثم يشدوا شدة رجل واحد .

وبالسحر عباً رسول الله عليه جيشه ، وعقد الألوية والرايات وفرقها على الناس ، وفي عماية الصبح استقبل المسلمون ولاي حنين ، وشرعوا ينحدرون فيه ، وهم لا يدرون بوجود كسناء العدو في مضايق هذا الوادي نبيناهم ينحطون إذا هم تمطر عليهم النبال ، وإذا كتائب العدو قد شدت عليهم شدة رجل واحد ، فانشمر المسلمون راجعين ، لا يلوي أحد على أحد ، وكانت هزيمة منكرة ، حتى قال أبو سفيان بن حرب ، وهو حديث عهد بالإسلام : لا تنهي هزيمةم دون البحر – الأحمر – وصرخ جبلة أو كلدة بن الجنيد : ألا بطل السحر اليوم .

<sup>(</sup>١) انظر سنن أبي داود .

<sup>(</sup>۲) روى ذلك الترمذي.

وانحاز رسول الله عَلِيْكُ جهة اليمين وهو يقول : هلموا إليّ أيها الناس ، أنا رسول الله ، أنا عمد بن عبد الله ، ولم يبق معه في موقفه إلا عدد قليل من المهاجرين وأهل بيته .

وحينتذ ظهرت شجاعة النبي عَلِيْكُ التي لا نظير لها . فقد طفق يركز بغلته قِبَلَ الكفار وهو يقول :

#### رجوع المسلمين واحتدام المعركة:

وأمر رسول الله عَلَيْ عمه العباس – وكان جهير الصوت – أن ينادي الصحابة قال العباس: فقلت بأعلى صوتي: أين أصحاب السمرة ؟ قال: فوالله لكأن عطفتهم حين سمعوا صوتي عطفة البقر على أولادها، فقالوا: يا لبيك، يا لبيك(١). ويذهب الرجل ليثني بعيره فلا يقدر عليه، فيأخذ درعه، فيقذفها في عنقه، ويأخذ سيفه وترسه، ويقتحم عن بعيره، ويخلي سبيله، فيؤم الصوت، حتى إذا اجتمع إليه منهم مائة استقبلوا الناس واقتتلوا.

وصرفت الدعوة إلى الأنصار ، يا معشر الأنصار ، يا معشر الأنصار ، ثم قصرت الدعوة في بني الحارث بن الخزرج ، وتلاحقت كتائب المسلمين واحدة تلو الأخرى كما كانوا تركوا الموقعة . وتجالد الفريقان مجالدة شديدة ، ونظر رسول الله عليه الى ساحة القتال ، وقد استحر واحتدم ، فقال : « الآن حمي الوطيس » . ثم أخذ رسول الله عليه قبضة من تراب الأرض ، فرمى بها في وجوه القوم وقال : شاهت الوجوه ، فما خلق الله إنساناً إلا ملاً عينيه تراباً من تلك القبضة ، فلم يزل حدهم كليلاً وأمرهم مدبراً .

#### انكسار حدة العدو، وهزيمته الساحقة:

وما هي إلا ساعات قلائل - بعد رمي القبضة - حتى انهزم العدو هزيمة منكرة ، وقتل من ثقيف وحدهم نحو السبعين ، وحاز المسلمون ما كان مع العدو من مال وسلاح وظعن .

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۲/۱۰۰ .

وهذا هو التطور الذي أشار إليه سبحانه وتعالى في قوله : ﴿وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذَ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَكُمْ تَغْنَ عَنَكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْأَرْضُ بِمَارَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُّذْ بِرِينَ ﴿ ثَا مُنَالِكُ مِنْ اللّهِ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَوْ تَرَوْهَا وَعَذَبَ ٱلذِينِ كَفَرُواْ وَذَلِكَ جَزَآءُ ٱلْكَنْهِرِينَ ﴾ (٩: ٢٥، ٢٦).

#### حركة المطاردة:

ولما انهزم العدو صارت طائفة منهم إلى الطائف ، وطائفة إلى نخلة ، وطائفة إلى أوطاس ، فأرسل النبي عَلِيْكُ إلى أوطاس طائفة من المطاردين يقودهم أبو عامر الأشعري ، فتناوش الفريقان القتال قليلاً ، ثم انهزم جيش المشركين ، وفي هذه المناوشة قتل القائد أبو عامر الأشعري .

وطاردت طائفة أخرى من فرسان المسلمين فلول المشركين الذين سلكوا نخلة ، فأدركت دريد بن الصمة فقتله ربيعة بن رفيع .

وأما معظم فلول المشركين الذين لجأوا إلى الطائف ؛ فتوجه إليهم رسول الله عَلَيْكُم بنفسه بعد أن جمع الغنامم .

#### الغنائم:

وكانت الغنائم: السبي ستة آلاف رأس ، والإبل أربعة وعشرون ألفاً ، والغنم أكثر من أربعين ألف شاة ، وأربعة آلاف أوقية فضة ، أمر رسول الله عَلَيْكُ بجمعها ، ثم حبسها بالجعرانة ، وجعل عليها مسعود بن عمرو الغفاري ، ولم يقسمها حتى فرغ من غزوة الطائف .

وكانت في السبي الشياء بنت الحارث السعدية ؛ أخت رسول الله عَلِيْنَةُ من الرضاعة ، فلما جيء بها إلى رسول الله عَلِيْنَةً عرفت له نفسها فعرفها بعلامة فأكرمها ، وبسط لها رداءه ، وأجلسها عليه ، ثم من عليها ، وردها إلى قومها .

#### غزوة الطائف:

وهذه الغزوة في الحقيقة امتداد لغزوة حنين ، وذلك أن معظم فلول هوازن وثقيف دخلوا الطائف مع القائد العام – مالك بن عوف النصري – وتحصنوا بها ، فسار إليهم رسول الله عليه العلام من حنين وجمع الغنامم بالجعرانة في نفس الشهر – شوال سنة ٨هـ .

وقدم خالد بن الوليد على مقدمته طليعة في ألف رجل ، ثم سلك رسول الله على إلى الطائف ، فمر في طريقه على النخلة اليمانية ، ثم على قرن المنازل ، ثم على لية ، وكان هناك حصن لمالك بن عوف فأمر بهدمه ، ثم واصل سيره حتى انتهى إلى الطائف فنزل قريباً من حصنه ، وعسكر هناك ، وفرض الحصار على أهل الحصن .

ودام الحصار مدة غير قليلة ، ففي رواية أنس عند مسلم أن مدة حصارهم كانت أربعين يوماً ، وعند أهل السير خلاف في ذلك ، فقيل : عشرين يوماً ، وقيل : بضعة عشر ، وقيل : ثمانية عشر ، وقيل : خمسة عشر (١) .

ووقعت في هذه المدة مراماة ومقاذفات، فالمسلمون أول ما فرضوا الحصار رماهم أهل الحصن رمياً شديداً كأنه رجل جراد ، حتى أصيب ناس من المسلمين بجراحة ، وقتل منهم اثنا عشر رجلاً ، واضطروا إلى الارتفاع عن معسكرهم إلى مسجد الطائف اليوم ، فعسكروا هناك .

ونصب النبي عَلَيْكُ المنجنيق على أهل الطائف ، وقذف به القذائف ، حتى وقعت شدخة في جدار الحصن ، فدخل نفر من المسلمين تحت دبابة (٢) ، ودخلوا بها إلى الجدار ليحرقوه ، فأرسل عليهم العدو سكك الحديد محماة بالنار ، فخرجوا من تحتها ، فرموهم بالنبل وقتلوا منهم رجالاً .

وأمر رسول الله عَلِيْكُ \_ كجزء من سياسة الحرب لإلحاء العدو إلى الاستسلام \_ أمر بقطع الأعناب وتحريقها . فقطعها المسلمون قطعاً ذريعاً ، فسألته ثقيف أن يدعها لله والرحم ، فتركها لله والرحم .

ونادى مناديه عَلَيْكُ : أيما عبد نزل من الحصن وخرج إلينا فهد حر ، فخرج إليهم ثلاثة وعشرون (٢) رجلاً فيهم أبو بكرة - تسور حصن الطائف وتدلى منه ببكرة مستديرة يستقى عليها ، فكناه رسول الله عَلِيْكُ و أبا بكرة ، - فأعتقهم رسول الله عَلِيْكُ ، ودفع كل رجل منهم إلى رجل من المسلمين يمونه ، فشق ذلك على أهل الحصن مشقة شديدة .

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٨/٥٤.

<sup>(</sup>٢) لم تكن الدبابة كدبابتنا اليوم ، وإنما كانت تصنع من الحشب ، كان الناس يدخلون في جوفها ثم يدفعونها في أصل الحصن لينقبوه وهم في جوفها ، أو ليدخلوا من النقبات .

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري ۲/۲۰/۲.

ولما طال الحصار ، واستعصى الحصن ، وأصيب المسلمون بما أصيبوا من رشق النبال وبسكك الحديد المحماة – وكان أهل الحصن قد أعدوا فيه ما يكفيهم لحصار سنة – استشار رسول الله علي نوفل بن معاوية الديلي فقال : هم ثعلب في جحر ، إن أقمت عليه أخذته وإن تركته لم يضرك ، وحينهذ عزم رسول الله علي الله على رفع الحصار والرحيل ، فأمر عمر بن الخطاب فأذن في الناس : إنا قافلون غداً إن شاء الله ، فثقل عليهم وقالوا : نذهب ولا نفتحه ؟ فقال رسول الله علي القتال ، فغدوا فأصابهم جراح ، فقال : إنا قافلون غداً إن شاء الله ، فسروا بذلك وأذعنوا ، وجعلوا يرحلون ، ورسول الله علي يضحك .

ولما ارتحلوا واستقلوا قال : قولوا : آيبون تائبون عابدون ، لربنا حامدون .

وقيل: يا رسول الله ادع على ثقيف ، فقال : اللهم اهد ثقيفاً وآت بهم .

#### قسمة الغنائم بالجعرانة:

ولما عاد رسول الله عليه الله على بعد رفع الحصار عن الطائف ؛ مكث بالجعرانة بضع عشرة ليئة لا يقسم الغنائم ، ويتأنى بها ، يبتغي أن يقدم عليه وفد هوازن تائبين ، فيحرزوا ما فقدوا ، ولكنه لم يجته أحد ، فبدأ بقسمة المال ، ليسكت المتطلعين من رؤساء القبائل وأشراف مكة ، فكان المؤلفة قلوبهم أول من أعطى وحظي بالأنصبة الجزلة .

وأعطى أبا سفيان بن حرب أربعين أوقية ومائة من الإبل ، فقال : ابني يزيد ؟ فأعطاه مثلها ، فقال : ابني معاوية ؟ فأعطاه مثلها ، وأعطى حكيم بن حزام مائة من الإبل ، ثم سأله مائة أخرى ، فأعطاه إياها . وأعطى صفوان بن أمية مائة من الإبل ثم مائة ثم مائة – كذا في الشفاء(١) ، وأعطى الحارث بن الحارث بن كلدة مائة من الإبل ، وكذلك أعطى رجالاً من رؤساء قريش وغيرها مائة مائة من الإبل ، وأعطى آخرين خمسين خمسين وأربعين أربعين حتى شاع في الناس أن محمداً يعطي عطاء ما يخاف الفقر ، فازد حمت عليه الأعراب يطلبون المال حتى اضطروه إلى شجرة ، فانتزعت رداءه فقال : أيها الناس ردوا على ردائي ، فو الذي نفسي بيده لو كان عندي شجر تهامة نعماً لقسمته عليكم ، ثم ما ألفيتموني بخيلاً ولا جباناً ولا كذاباً .

<sup>(</sup>١) الشفا بتعریف حقوق المصطفی للقاضي عیاض ٨٦/١.

ثم قام إلى جنب بعيره فأخذ من سنامه وبرة ، فجعلها بين إصبعه ، ثم رفعها ، فقال : أيها الناس ، والله مالي من فيئكم ، ولا هذه الوبرة إلا الخمس ، والخمس مردود عليكم .

وبعد إعطاء المؤلفة قلوبهم أمر رسول الله عَلَيْكُ زيد بن ثابت بإحضار الغنامم والناس ، ثم فرضها على الناس ، فكانت سهامهم لكل رجل أربعاً من الإبل وأربعين شاة ، فإن كان فارساً أخذ اثني عشر بعيراً وعشرين ومائة شاة .

كانت هذه القسمة مبنية على سياسة حكيمة ، فإن في الدنيا أقواماً كثيرين يقادون إلى الحق من بطونهم ، لا من عقولهم ، فكما تهدي الدواب إلى طريقها بحزمة برسيم تظل تمد إليها فمها حتى تدخل حظيرتها آمنة ، فكذلك هذه الأصناف من البشر تحتاج إلى فنون من الإغراء حتى تستأنس بالإيمان وتهش له(١) .

#### الأنصار تجد على رسول الله ـ ﷺ ـ:

وهذه السياسة لم تُفهم أول الأمر ، فأطلقت ألسنة شتى بالاعتراض ، وكان الأنصار ممن وقعت عليهم مغارم هذه السياسة ، لقد حرموا جميعاً أعطية حنين ، وهم الذين نودوا وقت الشدة فطاروا يقاتلون مع الرسول عَلَيْكُ حتى تبدل الفرار انتصاراً ، وهاهم أولاء يرون أيدي الفارين ملأى ، وأما هم فلم يمنحوا شيئاً قط(٢) .

روى ابن إسحاق عن أبي سعيد الخدري قال: لما أعطى رسول الله علياته ما أعطى من تلك العطايا في قريش وفي قبائل العرب، ولم يكن في الأنصار منها شيء وجد هذا الحي من الأنصار في أنفسهم، حتى كثرت فيهم القالة، حتى قال قائلهم: لقي والله رسول الله عليات قومه، فدخل عليه سعد بن عبادة فقال: يا رسول الله إن هذا الحي من الأنصار قد وجدوا عليك في أنفسهم لما صنعت في هذا الفيء الذي أصبت ؛ قسمت في قومك، وأعطيت عطايا عظاماً في قبائل العرب، ولم يك في هذا الحي من الأنصار منها شيء. قال: و فأين أنت من خظاماً في قبائل العرب، ولم يك في هذا الحي من الأنصار منها شيء. قال: و فأجع لي قومك في هذه الحظيرة »، فخرج سعد فجمع الأنصار في تلك الحظيرة ، فجاء رجال من المهاجرين فتركهم

<sup>(</sup>١-١) كلمة لمحمد الغزالي في فقه السيرة ص٢٩٨ ، ٢٩٩ .

فدخلوا ، وجاء آخرون فردهم ، فلما اجتمعوا له أتاه سعد فقال : لقد اجتمع لك هذا الحي من الأنصار ، فأتاهم رسول الله عليه ، فحمد الله ، وأثنى عليه ، ثم قال :

الأنصار مقالة بلغتني عنكم ، وجدة وجدتموها على في أنفسكم ؟ ألم آتكم ضلالاً فهداكم الله ؟ وعالة فأغناكم الله ، وأعداء فألف الله بين قلوبكم ، ؟ قالوا : بلى ، الله ورسوله أمن وأفضل .

ثم قال: ( ألا تجيبوني يا معشر الأنصار ) ؟ قالوا: بماذا نجيبك يا رسول الله ؟ لله ولرسوله المن والفضل. قال: ( أما والله لو شئتم لقلتم ، فلصدقتم ولصدقتم: أتيتنا مكذباً فصدقناك ، ومخدولاً فنصرناك ، وطريداً فآويناك ، وعائلاً فآسيناك .

أوجدتم يا معشر الأنصار في أنفسكم في لعاعة من الدنيا تألفت بها قوماً ليسلموا ، ووكلتم إلى إسلامكم ؟ ألا ترضون يا معشر الأنصار أن يذهب الناس بالنساة والبعير ، وترجعوا برسول الله عليه إلى رحالكم ؟ فو الذي نفس محمد بيده ، لولا الهجرة لكنت امراً من الأنصار ، ولو سلك الناس شعباً ، وسلكت الأنصار شعباً ؛ لسلكت شعب الأنصار ، اللهم ارحم الأنصار ، وأبناء الأنصار ،

فبكى القوم حتى أخضلوا لحاهم ، وقالوا : رضينا برسول الله عَلَيْتُهُ قَسَمًا وحظاً ، ثم انصرف رسول الله عَلِيْتُهُ ، وتفرقوا(١) .

#### قدوم وفد هوازن:

وبعد توزيع الغنائم أقبل وفد هوازن مسلماً ، وهم أربعة عشر رجلاً ، ورأسهم زهير بن صرد ، وفيهم أبو برقان عم رسول الله عَلَيْتُهُ من الرضاعة ، فسألوه أن يمن عليهم بالسبي والأموال ، وأدلوا إليه بكلام ترق له القلوب ، فقال : « إن معي من ترون ، وإن أحب الحديث إلي أصدقه ، فأبناؤكم ونساؤكم أحب إليكم أم أموالكم ؟» قالوا : ما كنا نعدل بالأحساب شيئاً . فقال : « إذا صليت الغداة – أي صلاة الظهر – فقوموا فقولوا : إنا نستشفع برسول الله عَلِيْتُهُ إلى المؤمنين ، ونستشفع بالمؤمنين إلى رسول الله عَلِيْتُهُ أن يرد إلينا سبينا » ، فلما صلى الغداة

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ٤٩٩/٢ ، ٥٠٠ ، وروى مثل ذلك البخاري ٦٢١/، ٦٢١ .

قاموا فقالوا ذلك ، فقال رسول الله عليه : (أما ما كان لي ولبني عبد المطلب فهو لكم ، وسأسأل لكم الناس ، فقال المهاجرون والأنصار : ما كان لنا فهو لرسول الله عليه فقال الأقرع بن حابس : أما أنا وبنو تميم فلا . وقال عيينة بن حصن : أما أنا وبنو فزارة فلا . وقال العباس بن مرداس : أما أنا وبنو سليم فلا . فقالت بنو سليم : ما كان لنا فهو لرسول الله عليه . فقال العباس بن مرداس : وهنتموني .

فقال رسول الله عَلِيلَة : (إن هؤلاء القوم قد جاءوا مسلمين ، وقد كنت استأنيت سبيهم ، وقد خيرتهم فلم يعدلوا بالأبناء والنساء شيئاً . فمن كان عنده منهن شيء فطابت نفسه بأن يرده فسبيل ذلك ، ومن أحب أن يستمسك بحقه فليرد عليهم ، وله بكل فريضة ست فرائض من أول ما يفيء الله علينا » ، فقال الناس : قد طيبنا لرسول الله علينة فقال : (إنا لا نعرف من رضي منكم ممن لم يرض . فارجعوا حتى يرفع إلينا عرفاؤكم أمركم ، فردوا عليهم نساءهم وأبناءهم ، لم يتخلف منهم أحد غير عيينة بن حصن فإنه أبى أن يرد عجوزاً صارت في يديه منهم ، ثم ردها بعد ذلك ، وكسا رسول الله علينة السبي قبطية قبطية .

#### العمرة والانصراف إلى المدينة:

ولما فرغ رسول الله عَلَيْكُ من قسمة الغنائم في الجعرانة أهَلَ معتمراً منها ، فأدى العمرة ، وانصرف بعد ذلك راجعاً إلى المدينة بعد أن ولى على مكة عتاب ابن أسيد ، وكان رجوعه إلى المدينة لست ليال بقيت من ذي القعدة سنة ٨هـ .

قال محمد الغزالي : لله ما أفسح المدى الذي بين هذه الآونة الظافرة بعد أن توج الله هامته بالفتح المبين ، وبين مقدمه إلى هذا البلد النبيل منذ ثمانية أعوام ؟

لقد جاء مطارداً يبغى الأمان ، غريباً مستوحشاً ينشد الإيلاف والإيناس ، فأكرم أهله مثواه ، وآووه ونصروه ، واتبعوا النور الذي أنزل معه ، واستخفوا بعداوة الناس جميعاً من أجله ، وهاهو ذا بعد ثمانية أعوام يدخل المدينة التي استقبلته مهاجراً خائفاً ؛ لتستقبله مرة أخرى وقد

دانت له مكة ، وألقت تحت قدميه كبرياءها وجاهليتها فأنهضها ؛ ليعزها بالإسلام ، وعفا عن خطيئاتها الأولى ﴿ إِنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيَصْـبِرْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِـيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِـنِينَ ﴾ (١٢ : ٥٠)(١) .

<sup>(</sup>۱) فقه السيرة ص٣٠٣، وانظر لتفصيل هذه الغزوات \_ فتح مكة وحنين والطائف ، وما وقع خلالها \_ زاد المعاد ج٢ من ص١٦٠ إلى ٥٠١ إلى ٢٠١ ، وابن هشام ج٢ من ص٣٩٩ إلى ٥٠١ ، وصحيح البخاري أبواب غزوة الفتح وحنين وأوطاس والطائف وغيرها ج٢ من ص٢١٢ إلى ٦٢٢ ، وفتح الباري ج٨ من ص٣ إلى ٥٨ .

# البعوث والسرايا بعد الرجوع من غزوة الفتح

وبعد الرجوع من هذا السفر الطويل الناجح أقام رسول الله عَيْقَالَةُ بالمدينة يستقبل الوفود، ويبعث العمال، ويبث الدعاة، ويكبت من بقي فيه الاستكبار عن الدخول في دين الله، والاستسلام للأمر الواقع الذي شاهدته العرب. وهاك صورة مصغرة من ذلك:

#### المصدقون:

قد عرف مما تقدم أن رجوع رسول الله عَلِيَكُ إلى المدينة كان في أواخر أيام السنة الثامنة فما هو إلا أن استهل هلال المحرم من سنة ٩هـ ، وبعث رسول الله عَلِيْكُ المصدقين إلى القبائل . وهذه هي قامّتهم :

| (١)          | عيينة بن حصن        | إلى بني تميم .                         |
|--------------|---------------------|----------------------------------------|
| <b>(Y)</b>   | يزيد بن الحصين      | إلى أسلم وغفار .                       |
| (٣)          | عباد بن بشر الأشهلي | إلى سليم ومزينة .                      |
| (٤)          | رافع بن مكيث        | إلى جهينة .                            |
| (°)          | عمرو بن العاص       | إلى بني فزارة .                        |
| (٢)          | الضحاك بن سفيان     | إلى بني كلاب .                         |
| (Y)          | بشير بن سفيان       | إلى بني كعب .                          |
| ( <b>/</b> ) | ابن اللتبية الأزدي  | إلى بني ذبيان .                        |
| (٩)          | المهاجر بن أبي أمية | الى صنعاء. (وخرج عليه الأسود العنسي وه |
|              |                     | .(4,                                   |
|              |                     |                                        |

| إلى حضر موت. | زیاد بن لبید | (1.) |
|--------------|--------------|------|
| <i>y y</i>   | 0            | •    |

وليس هؤلاء العمال كلهم بعثوا في المحرم سنة ٩هـ ؛ بل تأخر بعث عدة منهم إلى اعتناق الإسلام من تلك القبائل التي بعثوا إليها . نعم كانت بداية بعث العمال بهذا الاهتام البالغ في المحرم سنة ٩هـ . وهذا يدل على مدى نجاح الدعوة الإسلامية بعد هدنة الحديبية ، وأما بعد فتح مكة فقد دخل الناس في دين الله أفواجاً .

#### السرايا:

وكما بعث المصدقون إلى القبائل ، مست الحاجة إلى بعث عدة من السرايا ، مع سيادة الأمن على عامة مناطق الجزيرة . وهاك لوحة تلك السرايا :

١ - سرية عيينة بن حصن الفزاري - في المحرم سنة ٩هـ - إلى بني تميم ، في خمسين فارساً ،
 لم يكن فيهم مهاجري ولا أنصاري ، وسببها أن بني تميم كانوا قد أغروا القبائل ، ومنعوهم عن أداء الجزية .

وخرج عيينة بن حصن يسير الليل ويكمن النهار ، حتى هجم عليهم في الصحراء ، فولى القوم مدبرين ، وأخذ منهم أحد عشر رجلاً وإحدى وعشرين امرأة وثلاثين صبياً ، وساقهم إلى المدينة ، فأنزلوا في دار رملة بنت الحارث .

وقدم فيهم عشرة من رؤسائهم ، فجاءوا إلى باب النبي عَلَيْكُ ، فنادوا : يا محمد اخرج إلينا ، فخرج فتعلقوا به ، وجعلوا يكلمونه ، فوقف معهم ، ثم مضى حتى صلى الظهر ، ثم جلس في صحن المسجد ، فأظهروا رغبتهم في المفاخرة والمباهاة ، وقدموا خطيبهم عطارد بن حاجب فتكلم ، فأمر رسول الله عَلَيْكُ ثابت بن قيس بن شماس \_ خطيب الإسلام \_ فأجابهم ، ثم

قدموا شاعرهم الزبرقان بن بدر فأنشد مفاخراً ، فأجابه شاعر الإسلام حسان بن ثابت على البديهة .

ولما فرغ الخطيبان والشاعران قال الأقرع بن حابس: خطيبه أخطب من خطيبنا ، وشاعره أشعر من شاعرنا ، وأصواتهم أعلى من أصواتنا ، وأقوالهم أعلى من أقوالنا ، ثم أسلموا فأجازهم رسول الله عَلَيْهُم ، فأحسن جوائزهم ، ورد عليهم نساءهم وأبناءهم (١) .

٢ - سرية قطبة بن عامر إلى حي من خثعم بناحية تبالة ، بالقرب من تربة ، في صفر سنة
 ٩ - . خرج قطبة في عشرين رجلاً على عشرة أبعرة يعتقبونها ، فشن الغارة ، فاقتتلوا قتالاً شديداً
 حتى كار الجرحى في الفريقين جميعاً ، وقتل قطبة من قتل ، وساق المسلمون النعم والنساء والشاء
 إلى المدينة .

٣ - سرية الضحاك بن سفيان الكلابي إلى بني كلاب في ربيع الأول سنة ٩هـ. بعثت هذه السرية إلى بني كلاب ؟ لدعوتهم إلى الإسلام ، فأبوا وقاتلوا ، فهزمهم المسلمون وقتلوا منهم رجلاً .

٤ – سرية علقمة بن مجزز المدلجي إلى سواحل جدة في شهر ربيع الآخر سنة ٩هـ في ثلاثمائة . بعثهم إلى رجال من الحبشة كانوا قد اجتمعوا بالقرب من سواحل جدة للقيام بأعمال القرصنة ضد أهل مكة . فخاض علقمة البحر حتى انتهى إلى جزيرة . فلما سمعوا بمسير المسلمين إليهم هربوا(٢) .

مرية على بن أبي طالب إلى صنم لطيء . يقال له القلس – ليهدمه – في شهر ربيع الأول سنة ٩هـ . بعثه رسول الله علية في خمسين ومائة على مائة بعير وخمسين فرساً ، ومعه راية سوداء ولواء أبيض ، فشنوا الغارة على محلة حاتم مع الفجر ، فهدموه وملأوا أيديهم من السبي والنعم والشاء ، وفي السبي أخت عدي بن حاتم ، وهرب عدي إلى الشام ، ووجد المسلمون في

 <sup>(</sup>١) هكذا ذكره أهل المغازي أن هذه السرية كانت في المحرم سنة ٩هـ . وفيه نظر ظاهر ، فإن السياق يشعر بأن
 الأقرع بن حابس لم يكن أســـلم قبـــلهـا ، وقد ذكروا أن الأقرع بن حابس هو الذي قال حين اســـترد
 رسول الله عليه سبايا بني هوازن : أما أنا وبنو تميم فلا . وهذا يقتضي إسلامه قبل هذه السرية .

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٩/٨٥.

خزانة القسلس ثـلاثـة أسيـاف وثـلاثـة أدرع ، وفي الطريق قسموا الغنـامم ، وعزلوا الصفي لرسول الله عَلَيْكِ . ولم يقسموا آل حاتم .

ورجعت أخت عدي بن حاتم إلى أخيها عدي بالشام ، فلما لقيت قالت عن رسول الله عليه : لقد فعل فعلة ما كان أبوك يفعلها ، ائته راغباً أو راهباً ، فجاء عدي بغير أمان ولا كتاب ، فأتى به إلى داره ، فلما جلس بين يديه حمد الله وأثنى عليه ، ثم قال : ( ما يفرك ؟ أيفرك أن تقول : لا إله إلا الله ؟؟ فهل تعلم من إله سوى الله »؟ قال : لا . ثم تكلم ساعة ثم قال : ( إنما تفر أن يقال : الله أكبر فهل تعلم شيئاً أكبر من الله » ؟ قال : لا . قال : ( فإن قال : د فإن النهود مغضوب عليهم ، وإن النصارى ضالون » . قال: فإني حنيف مسلم . فانبسط وجهه فرحاً ، وأمر به فنزل عند رجل من الأنصار ، وجعل يأتي النبي عليه طرفي النهار (١) .

وفي رواية ابن إسحاق عن عدي : أن النبي عَلَيْكُ لما أجلسه بين يديه في داره قال له : إيه يا عدي بن حاتم ، ألم تكن ركوسيا ؟ قال : بلى . قال : أو لم تكن تسير في قومك بالمرباع ؟ قال : قلت : بلى . قال : فإن ذلك لم يحل لك في دينك . قال : قلت أجل والله . قال : وعرفت أنه نبي مرسل ، يعرف ما يجهل(٢) .

وفي رواية لأحمد أن النبي عَلِيْكُ قال : يا عدي أسلم تسلم . فقلت إني من أهل دين . قال : أنا أعلم بدينك منك . فقلت : أنت أعلم بديني مني ؟ قال : نعم ، ألست من الركوسية

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٢/٥/٢.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲/۸۵.

وأنت تأكل مرباع قومك ؟ فقلت : بلى قال : فإن هذا لا يحل لك في دينك . قال : فلم يعد أن قالما فتواضعت لها(١) .

وروى البخاري عن عدي قال: بينا أنا عند النبي على إذ أتاه رجل فشكا إليه الفاقه ، ثم أتاه آخر فشكا إليه قطع السبيل ، فقال: يا عدي ، هل رأيت الحيرة ؟ فإن طالت بك حياة فلترين الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة ، لا تخاف أحداً إلا الله ، ولئن طالت بك حياة لترين الرجل يخرج ملء كفه من ذهب أو حياة لتفتحن كنوز كسرى ، ولئن طالت بك حياة لترين الرجل يخرج ملء كفه من ذهب أو فضة ويطلب من يقبله ، فلا يجد أحداً يقبله منه – الحديث – وفي آخره: قال عدي : فرأيت الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة لا تخاف إلا الله ، وكنت فيمن أفتتح كنوز كسرى بن هرمز ، ولئن طالت بكم حياة لترون ما قال النبي أبو القاسم عليه ( يخرج ملء كفه ) (٢).

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري انظر مشكاة المصابيح ٢٤/٢ .

# غــزوة تبـوك في رجب سنة ٩هـ

إن غزوة فتح مكة كانت غزوة فاصلة بين الحق والباطل . لم يبق بعدها مجال للريبة والظن في رسالة محمد عليه عند العرب ، ولذلك انقلب المجرى تماماً ، ودخل الناس في دين الله أفواجاً – كما سيظهر ذلك مما تقدمه في فصل الوفود ، ومن العدد الذي حضر في حجة الوداع – وانتهت المتاعب الداخلية واستراح المسلمون ؛ لتعليم شرائع الله ، وبث دعوة الإسلام .

#### سبب الغزوة:

إلا أنها كانت هناك قوة تعرضت للمسلمين من غير مبرر ، وهي قوة الرومان – أكبر قوة عسكرية ظهرت على وجه الأرض في ذلك الزمان – وقد عرفنا فيا تقدم أن بداية هذا التعرض كانت بقتل سفير رسول الله علي الله علي الله علي الله علي الله علي الله علي الله النبي علي الله النبي علي الله النبي علي أرسل الغساني ، حينا كان السفير يحمل رسالة النبي علي الله إلى عظم بصرى ، وأن النبي علي أرسل بعد ذلك سرية زيد بن حارثة التي اصطدمت بالرومان اصطداماً عنيفاً في مؤتة ، ولم تنجح في أخذ الثار من أولئك الظالمين المتغطرسين ، إلا أنها تركت أروع أثر في نفوس العرب ، قريبهم وبعيدهم .

ولم يكن قيصر ليصرف نظره عما كان لمعركة مؤتة من الأثر الكبير لصالح المسلمين ، وعما كان يطمح إليه بعد ذلك كثير من قبائل العرب من استقلالهم عن قيصر ، ومواطأتهم للمسلمين ، إن هذا كان خطراً يتقدم ويخطو إلى حدوده خطوة بعد خطوة ، ويهدد الثغور الشامية التي تجاور العرب ، فكان يرى أن القضاء يجب على قوة المسلمين قبل أن تتجسد في

صورة خطر عظيم لا يمكن القضاء عليها ، وقبل أن تثير القلاقل والثورات في المناطق العربية المجاورة للرومان .

ونظراً إلى هذه المصالح لم يقض قيصر بعد معركة مؤتة سنة كاملة ؛ حتى أخذ يهيء الجيش من الرومان والعرب التابعة لهم من آل غسان وغيرهم ، وبدأ يجهز لمعركة دامية فاصلة .

## الأخبار العامة عن استعداد الرومان وغسان:

وكانت الأنباء تترامى إلى المدينة بإعداد الرومان ؛ للقيام بغزوة حاسمة ضد المسلمين ، حتى كان الخوف يتسورهم كل حين ، لا يسمعون صوتاً غير معتاد إلا ويظنونه زحف الرومان ، ويظهر ذلك جلياً مما وقع لعمر بن الخطاب ، فقد كان النبي علي آل من نسائه شهراً في هذه السنة (٩هـ) وكان هجرهن واعتزل عنهن في مشربة له . ولم يفطن الصحابة إلى حقيقة الأمر في بدايته فظنوا أن النبي علي طلقهن ، فسرى فيهم الهم والحزن والقلق ، يقول عمر بن الخطاب وهو يروي هذه القصة – : وكان لي صاحب من الأنصار إذا غبت أتاني بالخبر ، وإذا غاب كنت آتيه أنا بالخبر – وكانا يسكنان في عوالي المدينة ، يتناوبان إلى النبي علي وغن نتخوف ملكاً من ملوك غسان ذكر لنا أنه يريد أن يسير إلينا ، فقد امتلات صدورنا منه ، فإذا صاحبي ملكاً من ملوك غسان ذكر لنا أنه يريد أن يسير إلينا ، فقد امتلات صدورنا منه ، فإذا صاحبي ذلك ، اعتزل رسول الله علي أزواجه . الحديث (١) .

وفي لفظ آخر ( أنه قال ) : وكنا تحدثنا أن آل غسان تنعل النعال لغزونا ، فنزل صاحبي يوم نوبته ، فرجع عشاء ، فضرب بابي ضرباً شديداً وقال : أنائم هو ؟ ففزعت ، فخرجت إليه ، وقال : حدث أمر عظيم . فقلت : ما هو ؟ أجاءت غسان ؟ قال : لا بل أعظم منه وأطول ، طلق رسول الله عَلِيْكِ نساءه . الحديث (٢) .

وهذا يدل على خطورة الموقف . الذي كان يواجهه المسلمون بالنسبة إلى الرومان . ويزيد ذلك تأكداً ما فعله المنافقون حينا نقلت إلى المدينة أخبار إعداد الرومان ، فبرغم ما رآه هؤلاء المنافقون من نجاح رسول الله عليلية في كل الميادين ، وأنه لا يوجل من سلطان على ظهر الأرض ،

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۲۳۰/۲.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٣٣٤/١.

بل يذيب كل ما يعترض في طريقه من عوائق ، برغم هذا كله طفق هؤلاء المنافقون يأملون في تحقق ما كانوا يخفونه في صدورهم ، وما كانوا يتربصونه من الشر بالإسلام وأهله . ونظراً إلى قرب تحقق آمالهم أنشأوا وكرة للدس والتآمر ، في صورة مسجد ، وهو مسجد الضرار ، أسسوه كفراً وتفريقاً بين المؤمنين وإرصاداً لمن حارب الله ورسوله ، وعرضوا على رسول الله عليه أن يصلي فيه ، وإنما مرامهم بذلك أن يخدعوا المؤمنين ، فلا يفطنوا ما يؤتى به في هذا المسجد من الدس والمؤامرة ضدهم ، ولا يلتفتوا إلى من يرده ويصدر عنه ، فيصير وكرة مأمونة لحؤلاء المنافقين ولرفقائهم في الحارج ، ولكن رسول الله عليها أخر الصلاة فيه – إلى قفوله من الغزوة – لشغله بالجهاز ، ففشلوا في مرامهم وفضحهم الله ، حتى قام الرسول عليها بهدم المسجد بعد القفول من الغزو ، بدل أن يصلي فيه .

## الأخبار الخاصة عن استعداد الرومان وغسان:

كانت هذه هي الأحوال والأخبار التي يواجهها ويتلقاها المسلمون ، إذ بلغهم من الأنباط الذين يقدمون بالزيت من الشام إلى المدينة أن هرقل قد هيأ جيشاً عرمرماً قوامه أربعون ألف مقاتل ، وأعطى قيادته لعظيم من عظماء الروم ، وأنه أجلب معهم قبائل لخم وجذام وغيرهما من متنصرة العرب ، وأن مقدمتهم بلغت إلى البلقاء . وهكذا تمثل أمام المسلمين خطر كبير .

#### زيادة خطورة الموقف:

والذي كان يزيد خطورة الموقف أن الزمان كان فصل القيظ الشديد ، وكان الناس في عسرة وجدب من البلاء وقلة من الظهر ، وكانت الثمار قد طابت ، فكانوا يحبون المقام في ثمارهم وظلالهم ، ويكرهون الشخوص على الحال ، من الزمان الذي هم فيه ، ومع هذا كله كانت المسافة بعيدة ، والطريق وعرة صعبة .

#### الرسول - ﷺ - يقرر القيام بإقدام حاسم:

ولكن الرسول عَلِيْكُ كان ينظر إلى الظروف والتطورات بنظر أدق وأحكم من هذا كله . إنه كاان يرى أنه لو توانى وتكاسل عن غزو الرومان في هذه الظروف الحاسمة ، وترك الرومان لتجوس علال المناطق التي كانت تحت سيطرة الإسلام ونفوذه ، وتزحف إلى المدينة ؛ كان له أسوأ أثر

على الدعوة الإسلامية ، وعلى سمعة المسلمين العسكرية ، فالجاهلية التي تلفظ نفسها الأخير بعد ما لقيت من الضربة القاسمة في حنين ستحيا مرة أخرى ، والمنافقون الذي يتربصون الدوائر بالمسلمين بخناجرهم من الخلف ، في حين تهجم الرومان بحملة ضارية ضد المسلمين من الأمام ، وهكذا يخفق كثير من الجهود التي بذلها هو وأصحابه في نشر الإسلام ، وتذهب المكاسب التي حصلوا عليها بعد حروب دامية ودوريات عسكرية متتابعة متواصلة ... تذهب هذه المكاسب بغير جدوى .

كان رسول الله علي يعرف كل ذلك جيداً ، ولذلك قرر القيام – مع ما كان فيه من العسرة والشدة – بغزوة فاصلة يخوضها المسلمون ضد الرومان في حدودهم ، ولا يمهلونهم حتى يزحفوا إلى دار الإسلام .

### الاعلان بالتهيؤ لقتال الرومان:

ولما قرر رسول الله عَلَيْكُ الموقف أعلن في الصحابة أن يتجهزوا للقتال ، وبعث إلى القبائل من العرب وإلى أهل مكة يستنفرهم ، وكان قل ما يريد غزوة يغزوها إلا ورى بغيرها ، ولكنه نظراً إلى خطورة الموقف وإلى شدة العسرة أعلن أنه يريد لقاء الرومان ، وجلى للناس أمرهم ؛ ليتأهبوا أهبة كاملة ، وحضهم على الجهاد ، ونزلت قطعة من سورة براءة تثيرهم على الجلاد ، وتمثهم على القتال ورغبهم رسول الله على غير بذل الصدقات ، وإنفاق كرائم الأموال في سبيل الله .

### المسلمون يتسابقون إلى التجهز للغزو:

ولم يكن من المسلمين أن سمعوا صوت رسول الله عَلَيْكَ يدعو إلى قتال الروم إلا وتسابقوا إلى امتثاله ، فقاموا يتجهزون للقتال بسرعة بالغة ، وأخذت القبائل والبطون تهبط إلى المدينة من كل صوب وناحية ، ولم يرض أحد من المسلمين أن يتخلف عن هذه الغزوة – إلا الذين في قلوبهم مرض وإلا ثلاثة نفر – حتى كان يجيء أهل الحاجة والفاقة يستحملون رسول الله عَلَيْهِ ؛ ليخرجوا إلى قتال الروم ، فإذا قال لهم : ﴿ لَا آجِدُ مَا آجِلُكُمُ مَا عَلَيْهِ تَوَلُّوا وَ اَعْيَدُهُمُ مَا يَعْمِ مُوا وَ اللهِ عَلَيْهِ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَا أَلْمَ عَلَيْهِ تَوَلُّوا وَ اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ مَا أَوْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ا

كا تسابق المسلمون في إنفاق الأموال وبذل الصدقات . كان عثان بن عفان قد جهز عيراً للشام ، مائتا بعير بأقتابها وأحلاسها ، ومائتا أوقية ، فتصدق بها ثم تصدق بمائة بعير بأحلاسها وأقتابها ، ثم جاء بألف دينار فنثرها في حجره عليه ، فكان رسول الله عليه عليها ويقول : « ما ضر عثان ما عمل بعد اليوم »(١) ، ثم تصدق وتصدق ، حتى بلغ مقدار صدقته تسعمائة بعير ومائة فرس سوى النقود .

وجاء عبد الرحمن بن عوف بمائتي أوقية فضة ، وجاء أبو بكر بماله كله ، ولم يترك لأهله إلا الله ورسوله – وكانت أربعة آلاف درهم ، وهو أول من جاء بصدقته ، وجاء عمر بنصف ماله ، وجاء العباس بمال كثير ، وجاء طلحة وسعد بن عبادة ومحمد بن مسلمة ، كلهم جاءوا بمال ، وجاء عاصم بن عدي بتسعين وسقاً من التمر ، وتتابع الناس بصدقاتهم قليلها وكثيرها ، حتى كان منهم من أنفق مداً أو مدين لم يكن يستطيع غيرها ؛ وبعثت النساء ما قدرن عليه من مسك ومعاضد وخلاخل وقرط وخواتم .

ولم يمسك أحديده ، ولم يبخل بماله إلا المنافقون ﴿ الَّذِينَ يَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوِعِينَ مِنَ الْمُوَّمِينَ فِ ا ٱلْمُوَّمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُمْ فَيَسْخُرُونَ مِنْهُمٌ ﴾ ( ٩ : ٧٩ )

## الجيش الاسلامي إلى تبوك:

وهكذا تجهز الجيش ، فاستعمل رسول الله عَلَيْكُ على المدينة محمد بن مسلمة الأنصاري ، وقيل سباع بن عرفطة ، وخلف على أهله على بن أبي طالب ، وأمره بالإقامة فيهم ، وغمص عليه المنافقون ، فخرج فلحق برسول الله عَلَيْكُ ، فرده إلى المدينة وقال : ﴿ أَلَا تَرْضَى أَنْ تَكُونُ مَنِي عَبْرُلَةُ هَارُونُ مَنْ مُوسَى ، إلا أنه لا نبى بعدي ﴾ .

ثم تحرك رسول الله عَلَيْكُ يوم الخميس نحو الشال يريد تبوك ، ولكن الحيش كان كبيراً - ثلاثون ألف مقاتل ، لم يخرج المسلمون في مثل هذا الجمع الكبير قبله قط - فلم يستطع المسلمون مع ما بذلوه من الأموال أن يجهزوه تجهيزاً كاملاً . بل كانت في الحيش قلة شديدة بالنسبة إلى الزاد والمراكب ، فكان ثمانية عشر رجلاً يعتقبون بعيراً واحداً وربما أكلوا أوراق

<sup>(</sup>١) جامع الترمذي . مناقب عثان بن عفان ٢١١/٢ .

الأشجار حتى تورمت شفاههم ، واضطروا إلى ذبح البعير ــ مع قلتها ــ ليشربوا ما في كرشه من الماء ، ولذلك سمى هذا الجيش جيش العسرة .

ومر الجيش الإسلامي في طريقه إلى تبوك بالحجر – ديار ثمود الذين جابوا الصخر بالواد، أي وادي القرى – فاستقى الناس من بئرها، فلما راحوا قال رسول الله عليه : ﴿ لا تشربوا من مائها ولا تتوضأوا منه للصلاة . وما كان من عجين عجنتموه فاعلفوه الإبل، ولا تأكلوا منه شيئاً » ، وأمرهم أن يستقوا من البئر التي كانت تردها ناقة صالح عليه السلام .

وفي الصحيحين عن ابن عمر قال: لما مر النبي عَلَيْكُ بالحجر قال: « لا تدخلوا مساكن الذين ظلموا أنفسهم ؛ أن يصيبكم ما أصابهم ، إلا أن تكونوا باكين » ، ثم قنع رأسه وأسرع بالسير حتى جاز الوادي(١) .

واشتدت في الطريق حاجة الجيش إلى الماء حتى شكوا إلى رسول الله عَلَيْكُم ، فدعا الله ، فأرسل الله سحابة فأمطرت حتى ارتوى الناس ، واحتملوا حاجاتهم من الماء .

ولما قرب من تبوك قال: ﴿ إِنكُم سَتَأْتُونَ غَداً إِنْ شَاءَ الله تعالى عَيْنَ تبوك ، وإنكم لن تأتوها حتى يضحى النهار ، فمن جاءها فلا يمس من مائها شيئاً حتى آتي ﴾ . قال معاذ: فجئنا وقد سبق إليها رجلان ، والعين تبض بشيء من مائها ، فسألهما رسول الله عَلَيْكَ : ﴿ هل مسستها من مائها شيئاً ﴾ ؟ قالا : نعم . وقال لهما ما شاء الله أن يقول ، ثم غرف من العين قليلاً حتى اجتمع الوشل ، ثم غسل رسول الله عَلَيْكَ فيه وجهه ويده ، ثم أعاده فيها فجرت العين بماء كثير فاستقى الناس ، ثم قال رسول الله عَلَيْكَ : ﴿ يوشك يا معاذ إن طالت بك حياة أن ترى هاهنا قد ملى عناناً ﴾ (٢) .

وفي الطريق أو لما بلغ تبوك – على اختلاف الروايات – قال رسول الله عليه : ( تهب عليكم الليلة ريح شديدة ، فلا يقم أحد منكم ، فمن كان له بعير فليشد عقاله ) ، فهبت ريح شديدة ، فقام رجل فحملته الريح حتى ألقته بجبلي طيء (٢) .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري باب نزول النبي علي الحجر ٦٣٧/٢ .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم عن معاذ بن جبل ٢٤٦/٢.

<sup>(</sup>٣) نفس المسدر.

وكان دأب رسول الله عَلِيْكُ في الطريق أنه كان يجمع بين الظهر والعصر ، وبين المغرب والعشاء جمع التقديم وجمع التأخير كليهما .

## الجيش الإسلامي بتبوك:

نزل الجيش الإسلامي بتبوك ، فعسكر هناك ، وهو مستعد للقاء العدو ، وقام رسول الله عَلَيْكُ فيهم خطيباً ، فخطب خطبة بليغة ، أتى بجوامع الكلم ، وحض على خير الدنيا والآخرة ، وحذر وأنذر ، وبشر وأبشر ، حتى رفع معنوياتهم ، وجبر بها ما كان فيهم من النقص والخلل من حيث قلة الزاد والمادة والمؤنة . وأما الرومان وحُلفاؤهم فلما سمعوا بزحف رسول الله عَلَيْكُ أخذهم الرعب فلم يجترئوا على التقدم واللقاء ، بل تفرقوا في البلاد في داخل حدودهم ، فكان لذلك أحسن أثر بالنسبة إلى سمعة المسلمين العسكرية ، في داخل الجزيرة وأرجائها النائية . وحصل بذلك المسلمون على مكاسب سياسية كبيرة خطيرة ، بما لم يكونوا يحصلون عليها لو وقع هناك اصطدام بين الجيشين .

جاء يحنة بن روبة صاحب أيلة ، فصالح الرسول عَلَيْكُ وأعطاه الجزية ، وأتاه أهل جرباء وأهل أذرح ، فأعطوه الجزية ، وكتب لهم رسول الله عَلَيْكُ كتاباً فهو عندهم ، وكتب لصاحب أيلة ، الله الرحمن الرحيم ، هذه أمنة من الله ومحمد النبي رسول الله ليحنة بن روبة وأهل أيلة ، سفنهم وسياراتهم في البر والبحر لهم ذمة الله وذمة محمد النبي ، ومن كان معه من أهل الشام وأهل البحر ، فمن أحدث منهم حدثاً ، فإنه لا يحول ماله دون نفسه ، وإنه طيب لمن أخذه من الناس ، وأنه لا يحل أن يمنعوا ماء يردونه ، ولا طريقاً يريدونه من بر أو بحر ، .

وبعث رسول الله عَلَيْكُ خالد بن الوليد إلى أكيدر دومة الجندل في أربعمائة وعشرين فارساً ، وقال له : إنك ستجده يصيد البقر ، فأتاه خالد ، فلما كان من حصنه بمنظر العين ، خرجت البقر ، تحك بقرونها باب القصر ، فخرج أكيدر لصيدها – وكانت ليلة مقمرة – فتلقاه خالد من خيله ، فأخذه وجاء إلى رسول الله عَلَيْكُ ، فحقن دمه ، وصالحه على ألفي بعير ، وثمانمائة رأس ، وأربعمائة درع ، وأربعمائة رمح ، وأقر بإعطاء الجزية ، فقاضاه مع يحنة على قضية دومة وتبوك وأيلة وتياء .

وأيقنت القبائل التي كانت تعمل لحساب الرومان أن اعتادها على سادتها الأقدمين قد فات

أوانه ، فانقلبت لصالح المسلمين ، وهكذا توسعت حدود الدولة الإسلامية ، حتى لاقت حدود الرومان مباشرة ، وشهد عملاء الرومان نهايتهم إلى حد كبير .

### الرجوع إلى المدينة:

ورجع الجيش الإسلامي من تبوك مظفرين منصورين ، لم ينالوا كيداً ، وكفي الله المؤمنين الفتال ، وفي الطريق عند عقبة حاول اثنا عشر رجلاً من المنافقين الفتك بالنبي عليه ، وذلك أنه حينا كان يمر بتلك العقبة كان معه عمار يقود بزمام ناقته ، وحذيفة بن اليمان يسوقها ، وأخذ الناس ببطن الوادي ، فانتهز أولئك المنافقون هذه الفرصة . فبينا رسول الله عليه وصاحباه يسيران إذ سمعوا وكزة . القوم من وراثهم، قد غشوه وهم ملتثمون ، فبعث حذيفة فضرب وجوه رواحلهم بمحجن كان معه ، فأرعبهم الله ، فأسرعوا في الفرار حتى لحقوا بالقوم ، وأخبر رسول الله عليه بأسمائهم ، وبما هموا به ، فلذلك كان حذيفة يسمى بصاحب سررسول الله عليه ، وفي ذلك يقول الله تعالى ﴿ وَهَمُّواْبِمَا لَرَّيْنَالُواْ ﴾ .

ولما لاحت للنبي على معالم المدينة من بعيد قال: هذه طلة ، وهذا أحد ، جبل يجبنا ونحبه ، وتسامع الناس بمقدمه ، فخرج النساء والصبيان والولائد يقابلن الجيش بحفاوة بالغة ويقلن(١):

طلع البدر علينا من ثنيسيات الوداع وجب الشكر علينا مسادع

وكان خروجه على إلى تبوك في رجب وعوده في رمضان ، واستغرقت هذه الغزوة خمسين يوماً . أقام منها عشرين يوماً في تبوك . والبواقي قضاها في الطريق جيئة وذهوباً . وكانت هذه الغزوة آخر غزواته على .

## المخلفون:

وكانت هذه الغزوة ــ لظروفهـا الحاصـة بها ــ اختبـاراً شـديداً من الله تعالى ، امتاز به المؤمنون من غيرهم . كما هو دأبه تعالى في مثل هذه المواطن ، حيث يقول : ﴿ مَاكَانَ ٱللَّهُ لِيكَدَرَ

<sup>(</sup>١) هذا رأي ابن القيم وقد مضى البحث عليه في ص١٧٢ .

المُتُومِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَى يَمِيزَ الْجَبِيثَ مِنَ الطَّيِبِ ﴾ (٣: ١٧٩) فقد خرج لهذه الغزوة كل من كان مؤمناً صادقاً ، حتى صار التخلف أمارة على نفاق الرجل ، فكان الرجل إذا تخلف وذكروه لرسول الله عَلَيْكِ قال لهم : دعوه ، فإن يكن فيه خير سيلحقه الله بكم ، وإن يكن غير ذلك فقد أراحكم منه ، فلم يتخلف إلا من حبسهم العذر ، أو الذين كذبوا الله ورسوله من المنافقين ، الذين قعدوا بعد أن استأذنوا للقعود كذباً ، أو قعدوا ولم يستأذنوا رأساً . نعم كان هناك ثلاثة نفر من المؤمنين الصادقين تخلفوا من غير مبرر . وهم الذين أبلاهم الله ، ثم تاب عليهم .

ولما دخل رسول الله عَلَيْتُ المدينة بدأ بالمسجد ، فصلى فيه ركعتين ، ثم جلس للناس ، فأما المنافقون ــ وهم بضعة وثمانون رجلاً ( ) ـ فجاؤوا يعتذرون بأنواع شتى من الأعذار ، وطفقوا يحلفون له ، فقبل منهم علانيتهم ، وبايعهم ، واستغفر لهم ، ووكل سرائرهم إلى الله .

وفرح المسلمون ، وفرح الشلاثة فرحاً لا يقاس مداه وغايته ، فبشروا وأبشروا واستبشروا وأجازوا وتصدقوا ، وكان أسعد يوم من أيام حياتهم .

وأما الذين حبسهم العذر فقد قال تعالى فيهم : ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضَّعَفَ ٓ اَوَلَاعَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَاعَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَاعَلَى ٱللَّذِيرِ َ لَا يَجِـدُونِ مَا يُنفِقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُواْ لِلَّهِ وَرَسُولِلِمَ ﴾ ،الآيتين (٩١:٩)

 <sup>(</sup>١) ذكر الواقدي أن هذا العدد كان من منافقي الأنصار ، وأن المعذرين من الأعراب كانوا أيضاً اثنين وثمانين رجلاً
 من بني غفار وغيرهم ، وأن عبد الله بن أبي ومن أطاعه من قومه كانوا من غير هؤلاء ، وكانوا عدداً كثيراً ( انظر فتح الباري ١١٩/٨ ) .

وقال فيهم رسول الله عَلَيْكُ حين دنا من المدينة : ﴿ إِنْ بِالمدينة رَجَالًا مَا سَرَتُم مَسَيَراً ، ولا قطعتم وادياً إلا كانوا معكم ، حبسهم العذر » ، قالوا : يا رسول الله ، وهم بالمدينة ؟ قال : وهم بالمدينة .

## أثر الغزوة:

وكان لهذه الغزوة أعظم أثر في بسط نفوذ المسلمين وتقويته على جزيرة العرب ، فقد تبين للناس أنه ليس لأي قوة من القوات أن تعيش في العرب سوى قوة الإسلام ، وبطلت بقايا أمل وأمنية كانت تتحرك في قلوب بقايا الجاهليين والمنافقين الذين كانوا يتربصون الدوائر بالمسلمين ، وكانوا قد عقدوا آمالهم بالرومان ، فقد استكانوا بعد هذه الغزوة ، واستسلموا للأمر الواقع ، الذي لم يجدوا عنه محيداً ولا مناصاً .

ولذلك لم يبق للمنافقين أن يعاملهم المسلمون بالرفق واللين ، وقد أمر الله بالتشديد عليهم ، حتى نهى عن قبول صدقاتهم ، وعن الصلاة عليهم ، والاستغفار لهم ، والقيام على قبرهم ، وأمر بهدم وكرة دسهم وتآمرهم التي بنوها باسم المسجد ، وأنزل فيهم آيات افتضحوا بها افتضاحاً تاماً ، لم يبق في معرفتهم بعدها أي خفاء ، كأن الآيات قد نصت على أسمائهم لمن يسكن بالمدينة .

ويعرف مدى أثر هذه الغزوة من أن العرب وإن كانت قد أخذت في التوافد إلى رسول الله عَلِيْكُ بعد غزوة فتح مكة ؛ بل وما قبلها ، إلا أن تتابع الوفود وتكاثرها بلغ إلى القمة بعد هذه الغزوة (١) .

## نزول القرآن حول موضوع الغزوة:

نزلت آيات كثيرة من سورة براءة حول موضوع الغزوة ، نزل بعضها قبل الخروج ، وبعضها بعد الخروج – وهو في السفر – وبعض آخر منها بعد الرجوع إلى المدينة ، وقد اشتملت على

<sup>(</sup>۱) أخذنا تفاصيل هذه الغزوة من ابن هشام ۱۰/۲ و ۵۱۰/۱ إلى ۳۳ و ۱۳ وصحيح البخاري الخذنا تفاصيل هذه الغزوة من ابن هشام ۱۰/۲ و ۱۲۲۲ وغيرها وصحيح مسلم مع شرحه للنووي ۲٤٦/۲ . وفتح الباري ۱۱۰/۸ إلى ۱۲٦ ومختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي من ص٣٩١ إلى ٤٠٧ .

ذكر ظروف الغزوة ، وفضح المنافقين ، وفضل المجاهدين والمخلصين ، وقبول التوبة من المؤمنين الصادقين ، الخارجين منهم في الغزوة والمتخلفين ، إلى غير ذلك من الأمور .

## بعض الوقائع المهمة في هذه السنة:

وفي هذه السنة وقعت عدة وقائع لها أهمية في التاريخ :

- (١) بعد قدوم رسول الله عَلِيْتُهُ من تبوك وقع اللعان بين عويمر العجلاني وامرأته .
- (٢) رجمت المرأة الغامدية التي جاءت فاعترفت على نفسها بالفاحشة ، رجمت بعد ما فطمت ابنها .
  - (٣) توفي النجاشي أصحمة ، ملك الحبشة ، وصلى عليه رسول الله عَلِيْكُ صلاة الغائب .
- (٤) توفيت أم كلثوم بنت النبي عَلِيلَةً ، فحزن عليها حزناً شديداً ، وقال لعثان : « لو كانت عندي ثالثة لزوجتكها » .
- (٥) مات رأس المنافقين عبد الله بن أبي سلول بعد مرجع رسول الله عَلَيْكُ من تبوك، فاستغفر له رسول الله عَلَيْكُ ، وصلى عليه بعد أن حاول عمر منعه عن الصلاة عليه ، وقد نزل القرآن بعد ذلك بموافقة عمر .

# حج أبي بكر رضي الله عنه

وفي ذي القعدة أو ذي الحجة من نفس السنة (٩هـ) بعث رسول الله عَلَيْكُم أبا بكر الصديق رضى الله عنه أميراً على الحج ؛ ليقيم بالمسلمين المناسك .

ثم نزلت أوائل سورة براءة بنقض المواثيق ونبذها على سواء ، فبعث رسول الله على على بن أبي طالب ليؤدي عنه ذلك ، وذلك تمشياً منه على عادة العرب في عهود الدماء والأموال ، فالتقى على بأبي بكر بالعرج أو بضجنان ، فقال أبو بكر : أمير أو مأمور ؟ قال على : لا ، بل مأمور ثم مضيا ، وأقام أبو بكر للناس حجهم ، حتى إذا كان يوم النحر ، قام على بن أبي طالب عند الجمرة ، فأذن في الناس بالذي أمره رسول الله عليه . ونبذ إلى كل ذي عهد عهده ، وأجل لهم أربعة شهور ، وكذلك أجل أربعة أشهر لمن لم يكن له عهد ، وأما الذين لم ينقصوا المسلمين شيئاً ، ولم يظاهروا عليهم أحداً ، فأبقى عهدهم إلى مدتهم .

وبعث أبو بكر رضي الله عنه رجالاً ينادون في الناس : ألا لايحج بعد هذا العام مشرك ، ولا يطوف بالبيت عريان .

وكان هذا النداء بمثابة إعلان نهاية الوثنية في جزيرة العرب ، وأنها لا تبدىء ولا تعيد بعد هذا العام(١) .

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاري ۲۱، ۲۲۱، ۲۰۱، ۲۲۱، ۲۲۱، ۲۷۱، زاد المعاد ۲۵، ۲۲، ابن هشام ۲/۳۵۰، (۱) صحیح البخاري ۵٤٦، ۲۵۰، ۲۵۰، ۲۵۰، ۵٤۱.

## نظرة على الغزوات

إذا نظرنا إلى غزوات النبي عليه وبعوثه وسراياه ؛ لا يمكن لنا ولا لأحد ممن ينظر في أوضاع الحروب وآثارها وخلفياتها - لا يمكن لنا إلا أن نقول : إن النبي عليه كان أكبر قائد عسكري في الدنيا ، وأسدهم وأعمقهم فراسة وتيقظاً ، إنه صاحب عبقرية فذة في هذا الوصف ، كا كان سيد الرسل وأعظمهم في صفة النبوة والرسالة ، فلم يخض معركة من المعارك إلا في الظرف ومن الجهة اللذين يقتضيهما الحزم والشجاعة والتدبير ، ولذلك لم يفشل في أي معركة من المعارك التي خاضها لغلطة في الحكمة وما إليها من تعبئة الجيش ، وتعيينه على المراكز الاستراتيجية ، واحتلال أفضل المواضع وأوثقها للمجابهة ، واختيار أفضل خطة لإدارة دفة القتال ، بل أثبت في كل ذلك أن له نوعاً آخر من القيادة غير ما عرفتها وتعرف الدنيا في القواد . ولم يقع ما وقع في أحد وحنين إلا من بعض الضعف في أفراد الجيش - في حنين - أو من جهة معصيتهم أوامره ، وتركهم التقيد والالتزام بالحكمة والخطة اللتين كان أوجبهما عليهم من حيث الوجهة العسكرية .

وقد تجلت عبقريته عَلَيْكُ في هاتين الغزوتين عند هزيمة المسلمين ، فقد ثبت مجابها للعدو ، واستطاع بحكمته الفذة أن يخيبهم في أهدافهم - كما فعل في أحد - أو يغير مجرى الحرب حتى يبدل الهزيمة انتصاراً - كما في حنين - مع أن مثل هذا التطور الخطير ، ومثل هذه الهزيمة الساحقة تأخذان بمشاعر القواد ، وتتركان على أعصابهم أسوأ الأثر ، لا يبقى لهم بعد ذلك إلا هم النجاة بأنفسهم .

هذه هي من ناحية القيادة العسكرية الخالصة . أما من نواح أخرى ، فإنه استطاع بهذه الغزوات فرض الأمن وبسط السلام ، وإطفاء نار الفتنة ، وكسر شوكة الأعداء في صراع

الإسلام والوثنية ، وإلجائهم إلى المصالحة ، وتخلية السبيل لنشر الدعوة ، كما استطاع أن يتعرف على المخلصين من أصحابه ممن هو يبطن النفاق ، ويضمر نوازع الغدر والخيانة .

وقد أنشأ طائفة كبيرة من القواد الذين لاقوا بعده الفرس والرومان في ميادين العراق والشام ، ففاقوهم في تخطيط الحروب وإدارة دفة القتال ، حتى استطاعوا إجلاءهم من أرضهم وديارهم وأموالهم من جنات وعيون ، وزروع ومقام كريم ، ونعمة كانوا فيها فاكهين .

كما استطاع رسول الله عَلَيْكُ بفضل هذه الغزوات ، أن يوفر السكنى والأرض والحرف والمشاغل للمسلمين ، حتى تفصى من كثير من مشاكل اللاجئين الذين لم يكن لهم مال ولا دار ، وهيأ السلاح والكراع والعدة والنفقات ، حصل على كل ذلك من غير أن يقوم بمثقال ذرة من الظلم والطغيان والبغى والعدوان على عباد الله .

وقد غير أغراض الحروب وأهدافها التي كانت تضطرم نار الحرب لأجلها في الجاهلية ، فبينا كانت الحرب عبارة عن النهب والسلب والقتل والإغارة والظلم والبغي والعدوان ، وأخذ الثأر ، والفوز بالوتر ، وكبت الضعيف ، وتخريب العمران ، وتدمير البنيان ، وهتك حرمات النساء ، والقسوة بالضعاف والولائد والصبيان وإهلاك الحرث والنسل ، والعبث والفساد في الأرض - في الجاهلية - إذ صارت هذه الحرب - في الإسلام - جهاداً في تحقيق أهداف نبيلة ، وأغراض سامية وغايات محمودة ، يعتز بها المجتمع الإنساني في كل زمان ومكان ، فقد صارت الحرب جهاداً في تخليص الإنسان من نظام القهر والعدوان . إن نظام العدالة والنصف ، من نظام يأكل فيه القوي الضعيف ، إلى نظام يصير فيه القوي ضعيفاً حتى يؤخذ منه ، وصارت جهاداً في تخليص المستضعفين من الرجال والنساء والولدان الذين يقولون ربنا أخرجنا من هذه القرية الظالم أهلها واجعل لنا من لدنك نصيراً ، وصارت جهاداً في تطهير أرض أهلها واجعل لنا من لدنك نصيراً ، وصارت جهاداً في تطهير أرض المدر والخيانة والإثم والعدوان إلى بسط الأمن والسلامة والراقة والرحمة ومراعاة الحقوق والمروءة .

كما شرع للحروب قواعد شريفة ألزم التقيد بها على جنوده وقوادها ، ولم يسمح لهم الخروج عنها بحال . روى سليان بن بريدة عن أبيه قال : كان رسول الله عليه الله أميراً على جيش أو سرية أوصاه في خاصته بتقوى الله عز وجل ، ومن معه من المسلمين خيراً ، ثم قال : اغزوا باسم الله ، في سبيل الله ، قاتلوا من كفر الله ، اغزوا ، فلا تغلوا ولا تغدروا ، ولا تمثلوا ، ولا تقتلوا

وليداً .. الحديث . وكان يأمر بالتيسير ويقول : يسروا ولا تعسروا ، وسكنوا ولا تنفروا(۱) . وكان إذا جاء قوماً بليل لم يغر عليهم حتى يصبح ، ونهى أشد النهى عن التحريق في النار ، ونهى عن قتل الصبية ، وقتل النساء وضربهن ، ونهى عن النهب حتى قال : إن النهبى ليست بأحل من الميتة . ونهى عن إهلاك الحرث والنسل وقطع الأشجار إلا إذا اشتدت إليها الحاجة ، ولا يبقى سواه سبيل . وقال عند فتح مكة : لا تجهزن على جريح ، ولا تتبعن مدبراً ، ولا تقتلن أسيراً ، وأمضى السنة بأن السفير لا يقتل ، وشدد في النهي عن قتل المعاهدين حتى قال : من قتل معاهداً لم يرح رائحة الجنة ، وإن ريحها لتوجد من مسيرة أربعين عاماً ... إلى غير ذلك من القواعد النبيلة التي طهرت الحروب من أدران الجاهلية ، حتى جعلتها جهاداً مقدساً (۱) .

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ۲/۲۸، ۸۳.

<sup>(</sup>٢) انظر ذلك مفصلاً في زاد المعاد ٦٤/٢، ٦٥، ٦٦، ٦٧، مراجهاد في الإسلام للأستاذ أبي الأعلى المودودي ص٢١٦ إلى ٢٦٢.

# الناس يدخلون في دين الله أفواجا

كانت غزوة فتح مكة – كا قلنا – معركة فاصلة ، قضت على الوثنية قضاء باتاً ، عرفت العرب لأجلها الحق من الباطل ، وزالت عنهم الشبهات ، فتسارعوا إلى اعتناق الإسلام . قال عمرو بن سلمة : كنا بماء بمر الناس ، وكان يمر بنا الركبان فنسألهم : ما للناس ؟ ما هذا الرجل ؟ – أي النبي علي الله و فقولون : يزعم أن الله أرسله ، أوحى إليه . أوحى الله كذا ، فكنت أحفظ ذاك الكلام ، فكأنما يقرأ في صدري ، وكانت العرب تلوم بإسلامهم الفتح ، فيقولون : اتركوه وقومه ، فإنه إن ظهر عليهم فهو نبي صادق . فلما كانت وقعة أهل الفتح بادر كل قوم بإسلامهم ، وبدر أبي قومي بإسلامهم ، فلما قدم قال : جئتكم والله من عند النبي – علي – حقاً . فقال : صلوا صلاة كذا في حين كذا ، وصلاة كذا في حين كذا ، فإذا مناذ المحرت الصلاة فليؤذن أحدكم ، وليؤمكم أكثر كم قرآناً . الحديث (١) .

وهذا الحديث يدل على مدى أثر فتح مكة في تطوير الظروف، وتعزيز الإسلام، وتعيين الموقف للعرب، واستسلامهم للإسلام، وتأكد ذلك أي تأكد بعد غزوة تبوك، ولذلك نرى الموقود تقصد المدينة تترى في هذين العامين – التاسع والعاشر – ونرى الناس يدخلون في دين الله أفواجاً، حتى إن الجيش الإسلامي الذي كان قوامه عشرة آلاف مقاتل في غزوة الفتح، إذا هو يزخر في ثلاثين ألف مقاتل في غزوة تبوك، قبل أن يمضي على فتح مكة عام كامل، ثم نرى في يزخر في ثلاثين ألف مقاتل الإسلام – مائة ألف من الناس أو مائة وأربعة وأربعون ألفاً منهم – عوج حول رسول الله عليه بالتلبية والتكبير والتسبيح والتحميد تدوي له الآفاق، وترتج له الأرجاء.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٢/٥/٦، ١٦،

### الوفود:

والوفود التي سردها أهل المغازي يزيد عددها على سبعين وفداً ، ولا يمكن لنا استقصاءها ، ولايس كبير فائدة في بسط تفاصيلها ، وإنما نذكر منها إجمالاً ماله روعة أو أهمية في التاريخ . وليكن على ذكر من القارىء أن وفادة عامة القبائل وإن كانت بعد الفتح ؛ ولكن هناك قبائل توافدت قبله أيضا :

(١) وفد عبد القيس – كانت لهذه القبيلة وفادتان : الأولى سنة خمس من الهجرة أو قبل ذلك . كان رجل منهم يقال له منقذ بن حيان ، يرد المدينة بالتجارة ، فلما جاء المدينة بتجارته بعد مقدم النبي عليه ، وعلم بالإسلام أسلم وذهب بكتاب من النبي عليه إلى قومه فأسلموا ، فتوافدوا إليه في شهر حرام في ثلاثة أو أربعة عشر رجلاً ، وفيها سألوا عن الإيمان وعن الأشربة ، وكان كبيرهم الأشج العصري الذي قال فيه رسول الله عليه : إن فيك خصلتين يجهما الله :

والوفادة الثانية كانت في سنة الوفود ، وكان عددهم فيها أربعين رجلاً ، وكان فيهم الحارود بن العلاء العبدي ، وكان نصرانياً فأسلم وحسن إسلامه(١) .

(٢) وفد دوس - كانت وفادة هذه القبيلة في أوائل سنة سبع ، ورسول الله على بخير ، وقد قدمنا حديث إسلام الطفيل بن عمرو الدوسي ، وأنه أسلم ورسول الله على بمكة ، ثم رجع إلى قومه ، فلم يزل يدعوهم إلى الإسلام ، ويبطئون عليه ، حتى يئس منهم ، ورجع إلى رسول الله على ، فطلب منه أن يدعو على دوس ، فقال : اللهم اهد دوساً . ثم أسلم هؤلاء ، فوفد الطفيل بسبعين أو ثمانين بيتاً من قومه إلى المدينة في أوائل سنة سبع ورسول الله على بخير فلحق به .

(٣) رسول فروة بني عمرو الجذامي – كان فروة قائداً عربياً من قواد الرومان ، عاملاً لهم على من يليهم من العرب ، وكان منزله معان وما حوله من أرض الشام ، أسلم بعدما رأى من جلاد المسلمين وشجاعتهم، وصدقهم اللقاء في معركة مؤتة سنة ٨هـ. ولما أسلم بعث إلى رسول الله عليه للمسلمين وشجاعتهم، وأهدى له بغلة بيضاء ، ولما علم الروم بإسلامه أخذوه

<sup>(</sup>١) شرح صحيح مسلم للنووي ٣٣/١ ، فتح الباري ٨٥/٨ ، ٨٦ .

فحبسوه ، ثم خيروه بين الردة والموت ، فاختار الموت على الردة ، فصلبوه بفلسطين على ماء يقال له عفراء ، وضربوا عنقه(١) .

(٤) وفد صداء – جاء هذا الوفد عقب انصراف رسول الله عَلَيْتُهُ من الجعرانة سنة ٨ه. وذلك أن رسول الله عَلَيْتُهُ هيا بعثاً من أربعمائة من المسلمين ، وأمرهم أن يطأوا ناحية من اليمن فيها صداء ، وبينا ذلك البعث معسكر بصدر قناة علم به زياد بن الحارث الصدائي ، فجاء إلى رسول الله عَلَيْتُهُ فقال : جئتك وافداً على من ورائي ، فاردد الجيش وأنا لك بقومي ، فرد الجيش من صدر قناة ، وجاء الصدائي إلى قومه فرغبهم في القدوم على رسول الله عَلِيْتُهُ ، فقدم عليه خمسة عشر رجلاً منهم ، وبايعوه على الإسلام ، ثم رجعوا إلى قومهم ، فدعوهم ، ففشا فيهم الإسلام ، فوافي رسول الله عَلَيْتُهُ منهم مائة رجل في حجة الوداع .

(٥) قدوم كعب بن زهير بن أبي سلمى – كان من بيت الشعراء ، ومن أشعر العرب ، وكان يهجو النبي عليه ، فلما انصرف رسول الله عليه من غزوة الطائف سنة ٨هـ ، كتب إلى كعب بن زهير أخوه بجير بن زهير أن رسول الله عليه قتل رجالاً بمكة ممن كانوا يهجونه ويؤذونه ، ومن بقي من شعراء قريش هربوا في كل وجه ، فإن كانت لك في نفسك حاجة فطر إلى رسول الله عليه ، فإنه لا يقتل أحداً جاء تائباً ، وإلا فانج إلى نجاتك . ثم جرى بين الأخوين مراسلات ضاقت لأجلها الأرض على كعب ، وأشفق على نفسه ، فجاء المدينة ، ونزل على رجل في جهينة ، وصلى معه الصبح ، فلما انصرف أشار عليه الجهني ، فقام إلى رسول الله عليه حتى جلس إليه ، فوضع يده في يده ، وكان رسول الله عليه المهني ، فقام إلى رسول الله . إن كعب بن زهير ، قد جاء ليستأمن منك تائباً مسلماً ، فهل أنت قابل منه إن أنا جئتك به ؟ قال : « نعم » . قال : أنا كعب بن زهير . فوثب عليه رجل من الأنصار يستأذن ضرب عنقه ، فقال : « دعه عنك ، فإنه قد جاء تائباً نازعاً عما كان عليه » .

وحينئذ أنشد كعب قصيدته المشهورة التي أولها :

بانت سعاد فقسلبي اليوم متبول متسيم إثسرها، لم يفد، مكبول قال فيها – وهو يعتذر إلى رسول الله عليه ، ويمدحه – :

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٥/٣)، تفهيم القرآن ١٦٩/٢.

بـانت سـعـاد فقــلبي اليـوم متبـول متسيم إثرها، لم يفد، مكبول نبسئت أن رسمول الله أوعمدني والعفو عند رسول الله مأمول مهلا هداك الذي أعطاك نافلةال قسرآن فيها مواعيظ وتفصيل لا تسأخــذني بــأقـوال الوشــــاة ولم أذنب، ولو كثرت فيَّ الأقـــاويـــل لقـــد أقــوم مقــــامــاً لو يقــوم بــه أرى وأسمع ما لو يسمع الفيل لظـــل يـرعـد، إلا أن يكـون له من الرســـول بــإذن الله تنــويــل حستى وضعت يميني ما أنازعه في كف ذي نقمات قيله القيل فلهو أخوف عندي إذ أكلمه وقيل : إنك منسوب ومسؤول من ضيف مضراء الأرض مخدره إن الرسول لنور يستضاء به مهند من سيوف الله مسلول

ثم مدح المهاجرين من قريش؛ لأنهم لم يكن تكلم منهم رجل في كعب حين جاء إلا بخير، وعرض في أثناء مدحهم على الأنصار لاستئذان رجل منهم في ضرب عنقه، قال:

يمشون مشي الجمال الزهر يعصمهم ضرب إذا عرد السود التنابيل فلما أسلم وحسن إسلامه مدح الأنصار في قصيدة له ، وتدارك ما كان قد فرط منه في شأنهم ، قال في تلك القصيدة :

من سسره كرم الحياة فلا يزل في مقنب من صالحي الأنصار ورثار المكارم كابراً عن كابر إن الحيار هم بنو الأخيار (٦) وفد عذرة – قدم هذا الوفد في صفر سنة ٩هـ . هم اثنا عشر رجلاً فيهم حمزة بن النعمان . قال متكلمهم حين سئلوا من القوم : نحن بنو عذرة ، أخوة قصي لأمه ، نحن الذين عضدوا قصياً ، وأزاحوا من بطن مكة خزاعة وبني بكر ، لنا قرابات وأرحام ، فرحب بهم النبي عليه ، وبشرهم بفتح الشام ، ونهاهم عن سؤال الكاهنة ، وعن الذبائح التي كانوا يذبحونها . أسلموا وأقاموا أياماً ثم رجعوا .

(٧) وفد بلي – قدم في ربيع الأول سنة ٩هـ ، وأسلم وأقام بالمدينة ثلاثاً ، وقد سأل رئيسهم أبو الضبيب عن الضيافة هل فيها أجر ؟ فقال رسول الله عَلَيْتُكُم : « نعم ، وكل معروف صنعته إلى غني أو فقير فهو صدقة» ، وسأل عن وقت الضياغة ، فقال : « ثلاثة أيام » ، وسأل عن ضالة

الغنم فقال : « هي لك أو لأخيك أو للذئب » ، وسأل عن ضالة البعير ، فقال : « مالك وله ؟ دعه حتى يجده صاحبه » .

(٨) وفد ثقيف – كانت وفادتهم في رمضان سنة ٩ه. بعد مرجع رسول الله عليه من تبوك . وقصة إسلامهم أن رئيسهم عروة بن مسعود الثقفي جاء إلى رسول الله عليه بعد مرجعه من غزوة الطائف في ذي القعدة سنة ٨ه قبل أن يصل إلى المدينة ، فأسلم عروة ، ورجع إلى قومه ، ودعاهم إلى الإسلام – وهو يظن أنهم يطيعونه ؛ لأنه كان سيداً مطاعاً في قومه ، وكان أحب إليهم من أبكارهم – فلما دعاهم إلى الإسلام رموه بالنبل من كل وجه حتى قتلوه ، ثم أقاموا بعد قتله أشهراً ، ثم ائتمروا بينهم ، ورأوا أنه لا طاقة لهم بحرب من حولهم من العرب – الذين كانوا قد بايعوا وأسلموا – فأجمعوا أن يرسلوا رجلاً إلى رسول الله عمل ، فكلموا عبد ياليل بن عمرو ، وعرضوا عليه ذلك فأبى ، وخاف أن يصنعوا به إذا رجع مثل ما صنعوا بعروة ، وقال : لست فاعلاً حتى ترسلوا معي رجالاً ، فبعثوا معه رجلين من الأحلاف وثلاثة من بنى مالك ، فصاروا ستة فيهم عثان بن أبي العاص الثقفي ، وكان أحدثهم سناً .

فلما قدموا على رسول الله على ضرب عليهم قبة في ناحية المسجد ، لكى يسمعوا القرآن ، ويروا الناس إذا صلوا ، ومكثوا يختلفون إلى رسول الله على ، وهو يدعوهم إلى الإسلام ، حتى سأل رئيسهم أن يكتب لهم رسول الله على قضية صلح بينه وبين ثقيف. يأذن لهم فيها بالزنى وشرب الخمور وأكل الربا ، ويترك لهم طاغيتهم اللات ، وأن يعفيهم من الصلاة ، وأن لا يكسروا أصنامهم بأيديهم ، فأبى رسول الله على أن يقبل شيئاً من ذلك ، فخلوا وتشاوروا ، فلم يجدوا عيصاً عن الاستسلام لرسول الله على أن استسلموا وأسلموا ، واشترطوا أن يتولى رسول الله على الله على النه المناه وأمر عليهم عثمان بن أبى العاص الثقفي ، لأنه كان أحرصهم على التفقه في الإسلام وتعلم الدين والقرآن ؛ وذلك أن الوفد كانوا كل يوم يغدون إلى رسول الله على أن بن أبي العاص إلى الما الله على النه على النها الما الله الما عن رحالهم ، فإذا رجعوا وقالوا بالهاجرة عمد عثمان بن أبي العاص إلى رسول الله على عنها بن أبي بكر لنفس أبي العاص على النه على النه عد إلى أبي بكر لنفس رسول الله على النه عن الدين ، وإذا وجده نامًا عمد إلى أبي بكر لنفس الغرض ، (وكان من أعظم الناس بركة لقومه في زمن الردة ، فإن ثقيفاً لما عزمت على الردة قال

لهم : يا معشر ثقيف كنتم آخر الناس إسلاماً ، فلا تكونوا أول الناس ردة ، فامتنعوا على الردة ، وثبتوا على الإسلام ) .

ورجع الوفد إلى قومه فكتمهم الحقيقة ، وخوفهم بالحرب والقتال ، وأظهر الحزن والكآبة ، وأن رسول الله عَلَيْتُهُ سألهم الإسلام وترك الزنى والخمر والربا وغيرها وإلا يقاتلهم، فأخذت ثقيف نخوة الجاهلية ، فمكثوا يومين أو ثلاثة يريدون القتال ، ثم ألقى الله في قلوبهم الرعب ، وقالوا للوفد : ارجعوا إليه فأعطوه ما سأل ، وحينئذ أبدى الوفد حقيقة الأمر ، وأظهروا ما صالحوا عليه ، فأسلمت ثقيف .

وبعث رسول الله عليه وجلاً لهدم اللات ، أمر عليهم خالد بن الوليد ، فقام المغيرة بن شعبة ، فأخذ الكرزين وقال لأصحابه : والله لأضحكنكم من ثقيف . فضرب بالكرزين ، ثم سقط يركض ، فارتج أهل الطائف ، وقالوا : أبعد الله المغيرة ، قتلته الربة ، فوثب المغيرة فقال : قبحكم الله ، إنما هي لكاع حجارة ومدر ، ثم ضرب الباب فكسره ، ثم علا أعلى سورها ، وعلا الرجال فهدموها وسووها بالأرض حتى حفروا أساسها ، وأخرجوا حليها ولباسها ، فبهتت ثقيف ، ورجع خالد مع مفرزته إلى رسول الله عليه بحليها وكسوتها ، فقسمه رسول الله عليه من يومه ، وحمد الله على نصرة نبيه وإعزاز دينه (١) .

(٩) رسالة ملوك الين – وبعد مرجع النبي عَلِيْكُ من تبوك قدم كتاب ملوك حمير ، وهم الحارث بن عبد كلال ، ونعيم بن عبد كلال ، والنعمان بن قيل ذي رعين ، وهمدان ومعافر ، ورسولهم إليه عَلِيْكُ مالك بن مرة الرهاوي ، بعثوه بإسلامهم ومفارقتهم الشرك وأهله ، وكتب إليهم رسول الله عَلِيْكُ كتاباً بين فيه ما للمؤمنين وما عليهم ، وأعطى فيهم المعاهدين ذمة الله وذمة رسوله إذا أعطوا ما عليهم من الجزية ، وبعث إليهم رجالاً من أصحابه أميرهم معاذ بن جبل .

(١٠) وفد همدان - قدموا سنة ٩هـ بعد مرجعه عليه من تبوك ، فكتب لهم رسول الله عليه كتاباً أقطعهم فيه ما سألوه ، وأمر عليهم مالك بن النمط ، واستعمله على من أسلم من قومه ، وبعث إلى سائرهم خالد بن الوليد يدعوهم إلى الإسلام ، فأقام ستة أشهر يدعوهم فلم يجيبوه ، ثم بعث على بن أبي طالب ، وأمره أن يقفل خالداً ، فجاء على إلى همدان ، وقرأ عليهم كتاباً من رسول الله عليه ، ودعاهم إلى الإسلام فأسلموا جميعاً ، وكتب على ببشارة

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٢٦/٣ ، ٢٧ ، ٢٨ ، ابن هشام ٣٧/٣٥ إلى ٥٤٢ .

إُسلامهم إلى رسول الله عَلَيْكُم ، فلما قرأ الكتاب خر ساجداً ، ثم رفع رأسه فقال : السلام على همدان ، السلام على همدان .

(١١) وفد بني فزازة – قدم هذا الوفد سنة ٩هـ بعد مرجعه عَلَيْكُ من تبوك ، قدم في بضعة عشر رجلاً جاؤوا مقرين بالإسلام ، وشكوا جدب بلادهم ، فصعد رسول الله عَلَيْكُ المنبر ، فرفع يديه واستسقى ، وقال : اللهم اسق بلادك وبهائمك ، وانشر رحمتك ، وأحي بلدك الميت ، اللهم اسقنا غيثاً ، مغيثاً ، مريعاً ، طبقاً ، واسعاً ، عاجلاً ، غير آجل ، نافعاً غير ضار ، اللهم سقيا رحمة ، لا سقيا عذاب ، ولا هدم ، ولا غرق ، ولا محق ، اللهم اسقنا الغيث ، وانصرنا على الأعداء(١).

(۱۲) وفد نجران – ( نجران ، بفتح النون وسكون الجيم : بلد كبير على سبع مراحل من مكة إلى جهة اليمن ، كان يشتمل على ثلاث وسبعين قرية ، مسيرة يوم للراكب السريع<sup>(۲)</sup> ، وكان يؤلف مائة ألف مقاتل كانوا على دين المسيحية ) .

وكانت وفادة أهل نجران سنة ٩هـ، وقوام الوفد ستون رجلاً ، منهم أربعة وعشرون من الأشراف ، فيهم ثلاثة كانت إليهم زعامة أهل نجران ، أحدهم العاقب ، كانت إليه الإمارة والحكومة واسمه عبد المسيح ، والثاني السيد ، كانت تحت إشرافه الأمور الثقافية والسياسية واسمه الأيهم أو شرحبيل ، والثالث الأسقف وكانت إليه الزعامة الدينية ، والقيادة الروحانية ، واسمه أبو حارثة بن علقمة .

ولما نزل الوفد بالمدينة ، ولقي النبي عَيِّلِكُ سألهم وسألوه ، ثم دعاهم إلى الإسلام ، وتلا عليهم القرآن فامتنعوا ، وسألوه عما يقول في عيسى عليه السلام ، فمكث رسول الله عَيِّلِكُ يومه ذلك حتى نزل عليه ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِنْدَ ٱللَّهِ كَمَثُلِ ءَادَمَّ خَلَقَ هُومِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَلَكُونُ ﴿ وَاللَّهُ مَثَلُ عِيسَىٰ عِنْدَ ٱللَّهِ كَمَثُلِ ءَادَمَّ خَلَقَ هُومِن بُعَدِ مَاجَآءَ كَ مِن الْهِ لَهُ فَن فَكُونُ ﴿ وَاللَّهُ مَن اللَّهُ مَن مَا اللَّهُ مَن مَا اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَ

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٤٨/٣.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٩٤/٨.

ولما أصبح رسول الله عَيِّلِيَّة أخبرهم بقوله في عيسى بن مريم في ضوء هذه الآية الكريمة ، وتركهم ذلك اليوم ؛ ليفكروا في أمرهم ، فأبوا أن يقروا بما قال في عيسى . فلما أصبحوا وقد أبوا عن قبول ما عرض عليهم من قوله في عيسى ، وأبوا عن الإسلام دعاهم رسول الله عَيِّلِة إلى المباهلة ، وأقبل مشتملاً على الحسن والحسين في خميل له ، وفاطمة تمشي عند ظهره ، فلما رأوا منه الجد والتهيؤ خلوا وتشاوروا ، فقال كل من العاقب والسيد للآخر : لا تفعل فوالله لئن كان نبياً فلاعننا لا نفلح نحن ولا عقبنا من بعدنا ، فلا يبقى على وجه الأرض منا شعرة ولا ظفر إلا هملك ، ثم اجتمع رأيهم على تحكيم رسول الله عَيِّلَة في أمرهم ، فجاؤوا وقالوا : إنا نعطيك ما سألتنا . فقبل رسول الله عَيْلَة منهم الجزية ، وصالحهم على ألفي حلة ، ألف في رجب ، وألف في صفر ، ومع كل حلة أوقية ، وأعطاهم ذمة الله وذمة رسوله ، وترك لهم الحرية الكاملة في دينهم ، وكتب لهم بذلك كتاباً ، وطلبوا منه أن يبعث عليهم رجلاً أميناً ، فبعث عليهم أمين هذه الأمة أبا عبيدة بن الجراح ؛ ليقبض مال الصلح .

ثم طفق الإسلام يفشو فيهم ، فقد ذكروا أن السيد والعاقب أسلما بعد ما رجعا إلى نجران ، وأن النبي عَلِيْكُ بعث إليهم علياً ؛ ليأتيه بصدقاتهم وجزيتهم ، ومعلوم أن الصدقة إنما تؤخذ من المسلمين (١) .

(١٣) وفد بني حنيفة – كانت وفادتهم سنة ٩ه. وكانوا سبعة عشر رجلاً فيهم مسيلمة الكذاب(١) – وهو مسيلمة بن ثمامة بن كبير بن حبيب بن الحارث من بني حنيفة – نزل هذا الوفد في بيت رجل من الأنصار ، ثم جاؤوا إلى النبي عَلَيْكُ فأسلموا ، واختلفت الروايات في مسيلمة الكذاب ، ويظهر بعد التأمل في جميعها أن مسيلمة صدر منه الاستنكاف والأنفة والاستكبار والطموح إلى الإمارة ، وأنه لم يحضر مع سائر الوفد إلى رسول الله عَلَيْكُ ، وأن النبي عَلَيْكُ أراد استثلافه بالإحسان بالقول والفعل أولاً ، فلما رأى أن ذلك لا يجدي فيه نفعاً تفرس فيه الشر .

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۹۵/۸ ، ۹۵ ، زاد المعاد ۳۸/۳ ، ۳۹ ، ۶۰ ، ۶۱ ، وقد اضطربت الروايات في بيان كيفية وفد نجران ، حتى جنح بعض المحققين إلى أن وفادة أهل نجران كاتت مرتين ، وقد ذكرنا ــ ملخصاً ــ ما ترجح عندنا في هذا الوفد .

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٨٧/٨.

وكان النبي عَلِيْكُ قد أُرِيَ قبل ذلك في المنام أنه أتي بخزائن الأرض ، فوقع في يديه سواران من ذهب ، فكبرا عليه وأهماه ، فأوحى إليه أن انفخهما ، فنفخهما ، فذهبا ، فأولهما كذابين يخرجان من بعده ، فلما صدر من مسيلمة ما صدر من الاستنكاف – وقد كان يقول : إن جعل لي محمد الأمر من بعده تبعته – جاءه رسول الله عَلَيْكُ وفي يده قطعة من جريد ، ومعه خطيبه ثابت بن قيس بن شماس ، حتى وقف على مسيلمة في أصحابه ، فكلمه فقال له مسيلمة : إن شئت خلينا بينك وبين الأمر ، ثم جعلته لنا بعدك ، فقال : لو سألتني هذه القطعة ما أعطيتكها ، ولن تعدو أمر الله فيك ، ولئن أدبرت ليعقرنك الله ، والله إني لأراك الذي أريت فيه ما رأيت ، وهذا ثابت يجيبك عني . ثم انصرف (۱) .

وأخيراً وقع ما تفرس فيه النبي عَلَيْكُ ، فإن مسيلمة لما رجع إلى اليمامة بقي يفكر في أمره ، حتى ادعى أنه أشرك في الأمر مع النبي عَلَيْكُ ، فادعى النبوة ، وجعل يسجع السجعات ، وأحل لقومه الخمر والزنا ، وهو مع ذلك يشهد لرسول الله عَلَيْكُ أنه نبي ، وافتتن به قومه فتبعوه ، وأصفقوا معه ، حتى تفاقم أمره ، فكان يقال له رحمان اليمامة لعظم قدره فيهم . وكتب إلى رسول الله عَلَيْكُ كتاباً قال فيه : إني أشركت في الأمر معك ، وإن لنا نصف الأمر ، ولقريش نصف الأمر ، ولقريش نصف الأمر ، فرد عليه رسول الله عَلَيْكُ بكتاب قال فيه : ﴿ إِنَ ٱلْأَرْضَ لِللهِ يُورِثُهُكَا مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ مَ وَلَوْ لِنَا عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ .

وعن ابن مسعود قال : جاء ابن النواحة ، وابن أثال رسولا مسيلمة إلى النبي عَلِيْكُم ، فقال لهما : أتشهدان أني رسول الله ؟ فقال : نشهد أن مسيلمة رسول الله . فقال النبي عَلِيْكُم : آمنت بالله ورسوله . لو كنت قاتلا رسولاً لقتلتكما (٢) .

كان ادعاء مسيلمة النبوة سنة عشر ، وقتل في حرب اليمامة في عهد أبي بكر الصديق رضي الله عنه في ربيع الأول سنة ١٢هـ، قتله وحشي قاتل حمزة . وأما المتنبىء الثاني ، وهو الأسود

<sup>(</sup>١) انظر صحيح البخاري باب وفد بني حنيفة ، وباب قصة الأسود العنسي ٦٢٧/٢ ، ٦٢٧ وفيتح الباري ٨٧/٨ إلى ٩٣ .

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد ١٩١/٣، ٣٢.

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد ، مشكاة المصابيح ٣٤٧/٢ .

العنسي الذي كان باليمن ، فقتله فيروز ، واحتز رأسه قبل وفاة النبي عَلَيْكُ بيوم وليلة ، فأتاه الوحي فأخبر به أصحابه ، ثم جاء الخبر من اليمن إلى أبي بكر رضي الله عنه(١) .

(١٤) وفد بني عامر بن صعصعة - كان فيهم عامر بن الطفيل عدو الله وأربد بن قيس - أخو لبيد لأمه - وخالد بن جعفر ، وجبار بن أسلم ، وكانوا رؤساء القوم وشياطينهم ، وكان عامر هو الذي غدر بأصحاب بئر معونة ، فلما أراد هذا الوفد أن يقدم المدينة تآمر عامر وأربد ، واتفقا على الفتك بالنبي عليلة ، فلما جاء الوفد جعل عامر يكلم النبي عليلة ، ودار أربد خلفه ، واخترط سيفه شبراً ، ثم حبس الله يده فلم يقدر على سله ، وعصم الله نبيه ، ودعا عليهما النبي عليلة ، فلما رجعا أرسل الله على أربد وجمله صاعقة فأحرقته ، وأما عامر فنزل على امرأة سلولية ، فأصيب بغدة في عنقه فمات وهو يقول : أغدة كغدة البعير ، وموتاً في بيت السلولية .

وفي صحيح البخاري: أن عامراً أتى النبي عَيِّقَالَمُ فقال: أخيرك بين خصال ثلاث: يكون لك أهل السهل ولي أهل المدر، أو أكون خليفتك من بعدك، أو أغزوك بغطفان بألف أشقر وألف شقراء، فطعن في بيت امرأة، فقال: أغدة كغدة البعير، في بيت امرأة من بني فلان، إيتوني بفرسي. فركب، فمات على فرسه.

(١٥) وفد تجيب – قدم هذا الوفد بصدقات قومه مما فضل عن فقرائهم وكان الوفد ثلاثة عشر رجلاً ، وكانوا يسألون عن القرآن والسنن يتعلمونها ، وسألوا رسول الله علي أشياء فكتب لهم بها ، ولم يطيلوا اللبث ، ولما أجازهم رسول لله علي اليه بعثوا إليه غلاماً كانوا خلفوه في رحالهم ، فجاء الغلام ، وقال : والله ما أعملني من بلادي إلا أن تسأل الله عز وجل أن يغفر لي ويرحمني ، وأن يجعل غناي في قلبي ، فدعا له بذلك ، فكان أقنع الناس ، وثبت في الردة على الإسلام ، وذكر قومه ؛ ووعظهم فثبتوا عليه ، والتقى أهل الوفد بالنبي عليه مرة أخرى في حجة الوداع سنة ، ١ه.

(١٦) وفد طيء - قدم هذا الوفد وفيهم زيد الخيل ، فلما كلموا النبي عَلِيْكُ ، وعرض عليهم الإسلام أسلموا وحسن إسلامهم ، وقال رسول الله عَلِيْكُ عن زيد : « ما ذكر لي رجل من العرب بفضل ، ثم جاءني إلا رأيته دون ما يقال فيه ، إلا زيد الخيل فإنه لم يبلغ كل ما فيه » ، وسماه زيد الخير .

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۹۳/۸ .

وهكذا تتابعت الوفود إلى المدينة في سنتي تسع وعشر ، وقد ذكر أهل المغازي والسير منها وفود أهل اليمن ، والأزد وبني سعد هذيم من قضاعة ، وبني عامر بن قيس ، وبني أسد ، وبهراء ، وخولان ، ومحارب ، وبني الحارث بن كعب ، وغامد ، وبني المنتفق ، وسلامان ، وبني عبس ، ومزينة ، ومراد ، وزبيد ، وكندة ، وذي مرة ، وغسان ، وبني عيش ، ونخع – وهو آخر الوفود ، توافد في منتصف محرم سنة ١١هـ في مائتي رجل – وكانت وفادة الأغلبية من هذه الوفود سنة ٩ م د ، وقد تأخرت وفادة بعضها إلى سنة ١١هـ .

وتتابع هذه الوفود يدل على مدى ما نالت الدعوة الإسلامية من القبول التام ، وبسط السيطرة والنفوذ على أنحاء جزيرة العرب وأرجائها ، وأن العرب كانت تنظر إلى المدينة بنظر التقدير والإجلال ، حتى لم تكن ترى محيصاً عن الاستسلام أمامها ، فقد صارت المدينة عاصمة لجزيرة العرب ، لا يمكن صرف النظر عنها ، إلا أننا لا يمكن لنا القول بأن الدين قد تمكن من أنفس هؤلاء باسرهم ؛ لأنه كان وسطهم كثير من الأعراب الجفاة الذين أسلموا تبعاً لسادتهم ، ولم تكن أنفسهم قد خلصت بعد ما تأصل فيها من الميل إلى الغارات ، ولم تكن تعاليم الإسلام قد هذبت أنفسهم تمام التهذيب ، وقد وصف القرآن بعضهم بقوله في سورة التربة ﴿ ٱلْأَعْمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى رَسُولِهِ وَاللّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴿ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴿ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ اللهُ وَالْمَوْ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيهُ عَلِيمٌ اللهُ وَالْمَوْ اللّهُ عَلَى اللهُ وَالْمَوْ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالْمَوْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

أما الحاضرون منهم في مكة والمدينة وثقيف ، وكثير من اليمن والبحرين ؛ فقد كان الإسلام فيهم قوياً ، ومنهم كبار الصحابة وسادات المسلمين(١) .

<sup>(</sup>۱) كلمة للخضري في محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية ۱٤٤/۱ . وانظر في تفاصيل الوفود التي ذكرناها أو أشرنا اليها ، صحيح البخاري ۱۳/۱ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ . وابن هشام ۲۰۱۷ ، ۱۲۸ ، ۲۲۹ ، ۵۳۰ ، ۵۳۰ ، ۵۳۰ ، ۵۳۰ ، ۵۴۰ ، ۵۴۰ ، ۵۴۰ ، ۵۴۰ ، ۵۴۰ ، ۵۴۰ ، ۵۴۰ ، ۵۴۰ ، ۵۴۰ ، ۵۴۰ ، ۵۴۰ ، وفتح الباري ۸۳/۸ إلى ۲۰۱ ورحمة للعالمين ۱۸٤/۱ إلى ۲۰ ، وفتح الباري ۸۳/۸ إلى ۲۰۱ ورحمة للعالمين ۲۱۷ ،

## نجاح الدعوة وأثرها

وقبل أن نتقدم خطوة أخرى إلى مطالعة أواخر أيام حياة الرسول عَلِيْكُ ؛ ينبغي لنا أن نلقي نظرة إجمالية على العمل الجلل الذي هو فذلكة حياته ، والذي امتاز به عن سائر الأنبياء والمرسلين ، حتى توج الله هامته بسيادة الأولين والآخرين .

إنه عَلَيْكَ قيل له : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُزَّمِلُ ۚ ۚ إِلَيْ اللَّهِ اللَّهِ الآيات . و ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُدَّيِّرُ ۗ أَوْ اَلْمَانَةُ وَاللَّهَ اللَّهَ على عاتقه عبء الأمانة الكبرى في هذه الأرض ، عبء البشرية كلها ، وعبء العقيدة كلها ، وعبء الكفاح والجهاد في ميادين شتى .

حمل عبء الكفاح والجهاد في ميدان الضمير البشري الغارق في أوهام الجاهلية وتصوراتها ، المثقل بأثقال الأرض وجواذبها ، والمكبل بأوهاق الشهوات وأغلالها ، حتى إذا خلص هذا الضمير في بعض صحابته مما يثقله من ركام الجاهلية والحياة الأرضية ، بدأ معركة أخرى في ميدان آخر ، بل معارك متلاحقة .. مع أعداء دعوة الله المتألبين عليها ، وعلى المؤمنين بها ، الحريصين على قتل هذه الغرسة الزكية في منبتها ، قبل أن تنمو وتمد جذورها في التربة ، وفروعها في الفضاء ، وتظل مساحات أخرى .. ولم يكد يفرغ من معارك الجزيرة العربية ؛ حتى كانت الروم تعد لهذه الأمة الجديدة ، وتنهياً للبطش بها على تخومها الشهالية .

وفي أثناء هذا كله لم تكن المعركة الأولى – معركة الضمير – قد انتهت ، فهي معركة خالدة ، الشيطان صاحبها ، وهو لايني لحظة عن مزاولة نشاطه في أعماق الضمير الإنساني ، ومحمد عَلَيْكُ قائم على دعوة الله هناك ، وعلى المعركة الدائبة في ميادينها المتفرقة ، في شظف من العيش ، والدنيا مقبلة عليه ، وفي جهد وكد ، والمؤمنون يستروحون من حوله ظلال الأمن

والراحة ؛ في نصب دامم لا ينقطع ، وفي صبر جميل على هذا كله ، وفي قيام الليل ، وفي عبادة لربه ، وترتيل لقرآنه ، وتبتل إليه كما أمره أن يفعل(١) .

وهكذا عاش في المعركة الدائبة المستمرة أكثر من عشرين عاماً ، لا يلهيه شأن عن شأن في خلال هذا الأمد ، حتى نجحت الدعوة الإسلامية على نطاق واسع تتحير له العقول ، فقد دانت لها الجزيرة العربية ، وزالت غبرة الجاهلية عن آفاقها ، وَصَحَّت العقول العليلة ، حتى تركت الأصنام ؛ بل كسرت ، وأخذ الجو يرتج بأصوات التوحيد ، وسمع الأذان للصلوات يشق أجواء الفضاء خلال الصحراء التي أحياها الإيمان الجديد ، وانطلق القراء شمالاً وجنوباً ، يتلون آيات الكتاب ، ويقيمون أحكام الله .

وتوحدت الشعوب والقبائل المتناثرة ، وخرج الإنسان من عبادة العباد إلى عبادة الله ، فليس هناك قاهر ومقهور ، وسادات وعبيد ، وحكام ومحكومون ، وظالم ومظلوم ، وإنما الناس كلهم عباد الله ، إخوان متحابون ، متمثلون لأحكامه : أذهب الله عنهم عُبيَّة الجاهلية ونخوتها وتعاظمها بالآباء ، ولم يبق هناك فضل لعربي على عجمي ، ولا لعجمي على عربي ، ولا لأحمر على أسود إلا بالتقوى ، الناس كلهم بنو آدم ، وآدم من تراب .

وهكذا تحققت – بفضل هذه الدعوة – الوحدة العربية ، والوحدة الإنسانية والعدالة الاجتاعية ، والسعادة البشرية في قضاياها ومشاكلها الدنيوية ، وفي مسائلها الأخروية ، فتقلب مجرى الأيام ، وتغير وجه الأرض ، وانعدل خط التاريخ ، وتبدلت العقلية .

إن العالم كانت تسيطر عليه روح الجاهلية - قبل الدعوة - ويتعفن ضميره ، وتأسن روحه ، وتختل فيه القيم والمقاييس ، ويسوده الظلم والعبودية ، وتجتاحه موجة من الترف الفاجر والحرمان التاعس ، وتغشاه غاشية الكفر والضلال والظلام ، على الرغم من الديانات السهاوية ، التي كانت قد أدركها التحريف ، وسرى فيها الضعف ، وفقدت سيطرتها على النفوس ، واستحالت طقوساً جامدة لا حياة فيها ولا روح .

فلما قامت هذه الدعوة بدورها في حياة البشرية ؛ خلصت روح البشر من الوهم والخرافة ، ومن العبودية والرق ، ومن الفساد والتعفن ، ومن القذارة والانحلال ، وخلصت المجتمع الإنساني

<sup>(</sup>١) كُلُّمةُ سيد قطب في ظلال القرآن ٢٩/١٦٨ ، ١٦٩ .

من الظلم والطغيان ، ومن التفكك والانهيار ، ومن فوارق الطبقات ، واستبداد الحكام ، واستذلال الكهان ، وقامت ببناء العالم على أسس من العفة والنظافة ، والإيجابية والبناء ، والحرية والتجدد ، ومن المعرفة واليقين ، والثقة والإيمان والعدالة والكرامة ، ومن العمل الدائب ؛ لتنمية الحياة ، وترقية الحياة ، وإعطاء كل ذي حق حقه في الحياة () .

وبفضل هذه التطورات شاهدت الجزيرة العربية نهضة مباركة لم تشاهد مثلها منذ نشأ فوقها العمران ، ولم يتألق تاريخها تألقه في هذه الأيام الفريدة من عمرها .

(١) من كلمة سيد قطب في مقدمة ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين ص١٤.

# حجة الوداع

تمت أعمال الدعوة ، وإبلاغ الرسالة ، وبناء مجتمع جديد على أساس إثبات الألوهية لله ، ونفيها عن غيره ، وعلى أساس رسالة محمد علي أن هاتفاً خفياً انبعث في قلب رسول الله عليه ، يشعره أن مقامه في الدنيا قد أوشك على النهاية ، حتى إنه حين بعث معاذاً على اليمن سنة ، ١هـ قال له فيا قال : يا معاذ ، إنك عسى أن لا تلقاني بعد عامي هذا ، ولعلك أن تمر بمسجدي هذا وقبري ، فبكى معاذ خشعاً لفراق رسول الله عليها .

وشاء الله أن يرى رسوله عَلَيْكُ ثمار دعوته ، التي عانى في سبيلها ألواناً من المتاعب بضعاً وعشرين عاماً ، فيجتمع في أطراف مكة بأفراد قبائل العرب وممثليها ، فيأخذوا منه شرائع الدين وأحكامه ، ويأخذ منهم الشهادة على أنه أدى الأمانة ، وبلغ الرسالة ، ونصح الأمة .

أعلن النبي عَلِيْكُ بقصده لهذه الحجة المبرورة المشهودة ، فقدم المدينة بشر كثير ، كلهم يلتمس أن يأتم برسول الله عَلَيْكُ (١) . وفي يوم السبت لأربع بقين من ذي القعدة تهيأ النبي عَلَيْكُ للرحيل(٢) ، فترجل وادهن ولبس إزاره ورداءه وقلد بدنه ، وانطلق بعد الظهر ، حتى بلغ ذا الحليفة قبل أن يصلي العصر ، فصلاها ركعتين ، وبات هناك حتى أصبح ، فلما أصبح قال لأصحابه : أتاني الليلة آت من ربي فقال : صل في هذا الوادي المبارك ، وقل : عمرة في حجة (١) .

<sup>(</sup>۱) روی ذلك مسلم عن جابر ، باب حجة النبی علم ۳۹٤/۱ .

<sup>(</sup>٢) حقق ذلك ابن حجر تحقيقاً أنيقاً ، مع تصحيح ما ورد من أنه خرج لحمس بقين من ذي العقدة انظر فتح الباري ١٠٤/٨ .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري عن عمر ٢٠٧/١ .

وقبل أن يصلي الظهر اغتسل لإحرامه ، ثم طيبته عائشة بيدها بذريرة وطيب فيه مسك ، في بدنه ورأسه ، حتى كان وبيص الطيب يرى في مفارقه ولحيته ، ثم استدامه ولم يغسله ، ثم لبس إزاره ورداءه ، ثم صلى الظهر ركعتين ، ثم أهل بالحج والعمرة في مصلاه ، وقرن بينهما ، ثم خرج ، فركب القصواء ، فأهل أيضاً ، ثم أهل لما استقلت به على البيداء .

ثم واصل سيره حتى قرب من مكة ، فبات بذي طوى ، ثم دخل مكة بعد أن صلى الفجر واغتسل من صباح يوم الأحد لأربع ليال خلون من ذي الحجة سنة ، ١هـ – وقد قضى في الطريق ثمان ليال ، وهي المسافة الوسطى – فلما دخل المسجد الحرام طاف بالبيت ، وسعى بين الصفا والمروة ، ولم يحل ، لأنه كان قارناً قد ساق معه المدي ، فنزل بأعلى مكة عند الحجون ، وأقام هناك ، ولم يعد إلى الطواف غير طواف الحج

وأمر من لم يكن معه هدي في أصحابه أن يجعلوا إحرامهم عمرة ، فيطوفوا بالبيت وبين الصفا والمروة ، ثم يحلوا حلالاً تاماً ، فترددوا ، فقال : لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما أهديت ، ولولا أن معى الهدي لأحللت ، فحل من لم يكن معه هدي ، وسمعوا وأطاعوا .

وفي اليوم الشامن من ذي الحجة – وهو يوم التروية – توجه إلى منى ، فصلى بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر – خمس صلوات – ثم مكث قليلاً حتى طلعت الشمس ، فأجاز حتى أتى عرفة ، فوجد القبة قد ضربت له بنمرة ، فنزل بها ، حتى إذا زالت الشمس أمر بالقصواء فرحلت له ، فأتى بطن الوادي ، وقد اجتمع حوله مائة ألف وأربعة وعشرون أو أربعة وأربعون ألفاً من الناس ، فقام فيهم خطيباً ، وألقى هذه الخطبة الحامعة :

﴿ أَيُّهَا النَّـاسِ ، اسمعوا قولي ، فإني لا أُدري لعلي لا أَلقَـاكُم بعد عامي هذا بهذا الموقف أبداً (') .

إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا ، في شهركم هذا ، في بلدكم هذا . ألا كل شيء من أمر الحاهلية تحت قدمي موضوع ، ودماء الحاهلية موضوعة ، وإن أول دم أضع من دمائنا دم ابن ربيعة بن الحارث – وكان مسترضعاً في بني سعد فقتلته هذيل – وربا الحاهلية موضوع ، وأول ربا أضع من ربانا ربا عباس بن عبد المطلب ، فإنه موضوع كله .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۰۳/۲.

فاتقوا الله في النساء ، فإنكم أخذتموهن بأمانة الله ، واستحللتم فروجهن بكلمة الله ، ولكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحداً تكرهونه ، فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضرباً غير مبرح ، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف .

وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به ، كتاب الله(١) .

أيها النـاس، إنه لا نبي بعدي، ولا أمة بعدكم، ألا فاعبدوا ربكم، وصـلوا خمسكم، وصوموا شهركم، وأدوا زكاة أموالكم، طيبة بها أنفسكم، وتحجون بيت ربكم، وأطيعوا ولاة أمركم، تدخلوا جنة ربكم (٢).

وأنتم تسألون عني ، فما أنتم قائلون ، ؟ قالوا : نشهد أنك قد بلغت وأديت ونصحت .

فقال بإصبعه السبابة يرفعها إلى السهاء ، وينكتها إلى الناس « اللهم اشهد » . ثلاث مرات<sup>(۲)</sup> .

وكان الذي يصرخ في الناس بقول رسول الله عَلَيْكُ ــ وهو بعرفة ــ ربيعـة بن أميـة بن خلف (١٠) .

وبعد أن فرغ النبي عَلَيْكُم من إلقاء الخطبة نزل عليه قوله تعالى ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ وَيَنَكُمْ وَالْمَدَ عَلَيْكُمْ وَعَنَدُما سمعها عمر دِينَكُمْ وَأَتْمَنْتُ عَلَيْكُمْ وَعَندما سمعها عمر بكى ، فقيل له : ما يبكيك ؟ قال : إنه ليس بعد الكمال إلا النقصان(٥) .

وبعد الخطبة أذن بلال ثم أقام ، فصلى رسول الله عَلَيْكُ بالناس الظهر ، ثم أقام فصلى العصر ، ولم يصل بينهما شيئاً ، ثم ركب حتى أتى الموقف ، فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصخرات ، وجعل حبل المشاة بين يديه ، واستقبل القبلة ، فلم يزل واقفاً حتى غربت الشمس ، وذهبت الصفرة قليلاً حتى غاب القرص ، وأردف أسامة ، ودفع حتى أتى المزدلفة ، فصلى بها

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم باب حجة النبي 🅰 ۳۹۷/۱ .

 <sup>(</sup>٢) معدن الأعمال ، ورواه ابن ماجه وابن عساكر ، رحمة للعالمين ٢٦٣/١ .

<sup>(</sup>٣) مسلم ١/٣٩٧.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ۲/۵۰۸.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري عن ابن عمر ... انظر رحمة للعالمين ١٦٥/١ .

المغرب والعشاء بأذان واحد وإقامتين ، ولم يسبح بينهما شيئاً ، ثم اضطجع حتى طلع الفجر ، فصلى الفجر حتى تبين له الصبح بأذان وإقامة ، ثم ركب القصواء حتى أتى المشعر الحرام ، فاستقبل القبلة ، فدعاه ، وكبره ، وهلله ، ووحده ، فلم يزل واقفاً حتى أسفر جداً .

فدفع – من المزدلفة إلى منى – قبل أن تطلع الشمس ، وأردف الفضل بن عباس حتى أتى بطن محسر ، فحرك قليلاً ، ثم سلك الطريق الوسطى التي تخرج على الجمرة الكبرى ، حتى أتى الجمرة التي عند الشجرة – وهي الجمرة الكبرى نفسها ، كانت عندها شجرة في ذلك الزمان ، وتسمى بجمرة العقبة وبالجمرة الأولى – فرماها بسبع حصيات ، يكبر مع كل حصاة منها ، مثل حصى الخذف رمى من بطن الوادي ، ثم انصرف إلى المنحر ، فنحر ثلاثاً وستين بدنة بيده ، ثم أعطى علياً فنحر ما غبر – وهي سبع وثلاثون بدنة ، تمام المائة – وأشركه في هديه ، ثم أمر من كل بدنة ببضعة ، فجعلت في قدر ، فطبخت ، فأكلا من لحمها ، وشربا من مرقها .

ثم ركب رسول الله عَلَيْكُ ، فأفاض إلى البيت ، فصلى بمكة الظهر ، فأتى على بني عبد المطلب يسقون على زمزم ، فقال : ( انزعوا بني عبد المطلب فلولا أن يغلبكم الناس على سقايتكم لنزعت معكم ) ، فناولوه دلواً فشرب منه (١) .

وخطب النبي عَلِيْكُ يوم النحر – عاشر ذي الحجة – أيضاً حين ارتفع الضحى ، وهو على بغلة شهباء ، وعلى يعبر عنه ، والناس بين قائم وقاعد (٢) . وأعاد في خطبته هذه بعض ما كان ألقاه أمس ، فقد روى الشيخان عن أبي بكرة قال : خطبنا النبي عَلِيْكُ يوم النحر ، قال :

• إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق السهاوات والأرض ، السنة اثنا عشر شهراً منها أربعة حرم ، ثلاث متواليسات ، ذو القعدة وذو الحجة والمحرم ، ورجب مضر الذي بين جمادى وشعبان .

وقال : ﴿ أَي شهر هذا ﴾ ؟ قلنا : الله ورسوله أعلم ، فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه ، قال : ﴿ أَي بلد هذا ﴾ ؟ قلنا : الله ورسوله أعلم ، فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه ، قال : ﴿ أَيست البلدة ﴾ ؟ قلنا : بلى . قال : ﴿ فَأَي

<sup>(</sup>١) رواه مسلم عن جابر ، باب حجة النبي علي ٣٩٧/١ ، ٣٩٨ ، ٣٩٩ ، ٤٠٠ .

<sup>(</sup>۲) روى ذلك أبو داود ، باب أي وقت يخطب يوم النحر ۲۷۰/۱ .

يوم هذا » ؟ قلنا : الله ورسوله أعلم . فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه ، قال : « أليس يوم هذا » ؟ قلنا : بلى . قال : « فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا ، في بلدكم هذا ، في شهركم هذا » .

« وستلقون ربكم ، فيسألكم عن أعمالكم ، ألا فلا ترجعوا بعدي ضلالاً يضرب بعضكم رقاب بعض » .

« ألا هل بلغت » ؟ قالوا : نعم ، قال : « اللهم اشهد . فليبلغ الشاهد الغائب فرب مبلغ أوعى من سامع »(١) .

وفي رواية أنه قال في تلك الخطبة : « ألا لا يجني جان إلا على نفسه ، ألا لا يجني جان على ولده ، ولا مولود على والده ، ألا إن الشيطان قد يئس أن يعبد في بلدكم هذا أبداً ، ولكن ستكون له طاعة فيا تحتقرون من أعمالكم ، فسيرضى به "(٢) .

وأقام أيام التشريق بمنى يؤدي المناسك ويعلم الشرائع ، ويذكر الله ، ويقيم سنن الهدى من ملة إبراهيم ، ويمحو آثار الشرك ومعالمها ، وقد خطب في بعض أيام التشريق أيضاً ، فقد روى أبو داود بإسناد حسن عن سراء بنت نبهان قالت : خطبنا رسول الله عليه يوم الرؤوس ، فقال : « أليس هذا أوسط أيام التشريق »(٣) . وكانت خطبته في هذا اليوم مثل خطبته يوم النحر ، ووقعت هذه الخطبة عقب نزول سورة النصر .

وفي يوم النفر الثاني – الثالث عشر من ذي الحجة – نفر النبي عَلَيْكُ من منى ، فنزل بخيف بني كنانة من الأبطح ، وأقام هناك بقية يومه ذلك ، وليلته ، وصلى هناك الظهر والعصر والمغرب والعشاء ، ثم رقد رقدة ، ثم ركب إلى البيت ، فطاف به طواف الوداع ، وكان قد أمر الصحابة أيضاً .

ولما قضى مناسكه حث الركاب إلى المدينة المطهرة ، لا ليأخذ حظاً من الراحة ، بل

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ، باب الخطبة أيام مني ٢٣٤/١ .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي ٣٨/٢ ، ١٣٥ وابن ماجة في الحج ، مشكاة المصابيح ٢٣٤/١ .

<sup>(</sup>٣) أبو داود . باب أي يوم يخطب بمني ٢٦٩/١ .

ليستأنف الكفاح والكدح لله وفي سبيل الله(١).

#### أخر البعوث:

كانت كبرياء دولة الروم قد جعلتها تأبى عليه حق الحياة ، وحملها على أن تقتل من أتباعها من يدخل فيه ، كما فعلت بفروة بن عمرو الجذامي الذي كان والياً على معان من قبل الروم .

ونظراً إلى هذه الجراءة والغطرسة أخذ رسول الله عَلَيْكُ يجهز جيشاً كبيراً في صفر سنة ١١هـ، وأمر عليه أسامة بن زيد بن حارثة ، وأمره أن يوطىء الخيل تخوم البلقاء والداروم من أرض فلسطين ، يبغي بذلك إرهاب الروم وإعادة الثقة إلى قلوب العرب الضاربين على الحدود ، حتى لا يحسبن أحد أن بطش الكنيسة لا معقب له ، وأن الدخول في الإسلام يجر على أصحابه الحتوف فحسب .

وتكلم الناس في قائد الجيش لحداثة سنه ، واستبطأوا في بعثه ، فقال رسول الله عَيْقَةَ : إن تطعنوا في إمارته ، فقد كنتم تطعنون في إمارة أبيه من قبل ، وايم الله إن كان لخليقاً للإمارة ، وإن كان من أحب الناس إليّ ، وإن هذا من أحب الناس إليّ بعده (٢٠) .

وانتدب الناس يلتفون حول أسامة ، وينتظمون في جيشه ، حتى خرجوا ونزلوا الجرف ، على فرسخ من المدينة ، إلا أن الأخبار المقلقة عن مرض رسول الله عَيْنِكُ أكرهتهم على التريث ، حتى يعرفوا ما يقضي الله به ، وقد قضى الله أن يكون هذا أول بعث ينفذ في خلافة أبي بكر الصديق (٢) .

<sup>(</sup>۱) انظر لتفصيل حجة النبي على صحيح البخاري كتاب المناسك ج١ و٢٠١/٢ وصحيح مسلم باب حجة النبي على وفتح الباري ج٣ من شرح كتاب المناسك وج٨/٣٠٠ إلى ١١٠ وابن هشام ٢٠١/٢ إلى ٦٠٥ ، زاد المعاد ٢٤٦/١ إلى ٢١٨ إلى ٢٤٠ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري . باب بعث النبي عليه أسامة ٢١٢/٢ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق وابن هشام ٢٠٦/٢ ، ٥٦٠ .

## إلى الرفيق الأعلى

#### طلائع التوديع:

لما تكاملت الدعوة ، وسيطر الإسلام على الموقف ، أخذت طلائع التوديع للحياة والأحياء تطلع من مشاعره عَلِيَكُ ، وتتضح بعباراته وأفعاله .

إنه اعتكف في رمضان من السنة العاشرة عشرين يوماً ، بينا كان لا يعتكف إلا عشرة أيام فحسب ، وتدارسه جبريل القرآن مرتين ، وقال في حجة الوداع : إني لا أدري لعلي لا ألقاكم بعد عامي هذا بهذا الموقف أبداً ، وقال وهو عند جمرة العقبة : خذوا عني مناسككم ، فلعلي لا أحج بعد عامي هذا ، وأنزلت عليه سورة النصر في أوسط أيام التشريق ، فعرف أنه الوداع ، وأنه نعيت إليه نفسه .

وفي أوائـل صفر سنة ١١هـ خرج النبي عَلَيْكُ إلى أحد ، فصلى على الشهداء كالمودع للأحياء والأموات ، ثم انصرف إلى المنبر فقال : إني فرطكم ، وإني شهيد عليكم ، وإني والله لأنظر إلى حوضي الآن ، وإني أعطيت مفاتيح خزائن الأرض ، أو مفاتيح الأرض ، وإني والله ما أخاف أن تنافسوا فيها(١) .

وخرج ليـلة – في منتصفهـا – إلى البقيع فاستغفر لهم ، وقال : الســلام عليكم يا أهل المقابر ، ليهن لكم ما أصبحتم فيه بما أصبح الناس فيه ، أقبلت الفتن كقطع الليل المظلم ، يتبع آخرها أولها ، الآخرة شر من الأولى . وبشرهم قائلاً : إنا بكم للاحقون .

#### بداية المرض:

وفي اليوم التاسع والعشرين من شهر صفر سنة ١١هـ - وكان يوم الإثنين - شهد (١) متفق عليه ، صحيح البخاري ٥٨٥/٢ .

رسول الله عَلَيْكُ جنازة في البقيع ، فلما رجع – وهو في الطريق – أخذه صداع في رأسه ، واتقدت الحرارة ، حتى إنهم كانوا يجدون سورتها فوق العصابة التي تعصب بها رأسه .

وقد صلى النبي عَلِيْكُ بالناس وهو مريض ١١ يوماً ، وجميع أيام المرض كانت ١٣ أو ١٤ يوماً .

#### الأسبوع الأخير:

وثقل برسول الله عَلَيْكُ المرض ، فجعل يسأل أزواجه : أين أنا غداً ؟ أين أنا غداً ؟ ففهمن مراده ، فأذن له يكون حيث شاء ، فانتقل إلى عائشة ، يمشي بين الفضل بن عباس وعلي بن أبي طالب ، عاصباً رأسه تخط قدماه حتى دخل بيتها ، فقضى عندها آخر أسبوع من حياته .

وكانت عائشة تقرأ بالمعوذات والأدعية التي حفظتها من رسول الله عَلَيْكُ ، فكانت تنفث على نفسه ، وتمسحه بيده رجاء البركة .

### قبل الوفاة بخمسة أيام:

ويوم الأربعاء قبل خمسة أيام من الوفاة ، اتقدت حرارة العلة في بدنه ، فاشتد به الوجع وغمي ، فقال : هريقوا على سبع قرب من آبار شتى ، حتى أخرج إلى الناس ، فأعهد إليهم ، فأقعدوه في مخضب ، وصبوا عليه الماء ، حتى طفق يقول : « حسبكم ، حسبكم » .

وعند ذلك أحس بخفة ، فدخل المسجد ــ وهو معصوب الرأس ــ حتى جلس على المنبر ، وخطب الناس ــ والناس مجتمعون حوله ــ فقال :

النه على اليهود والنصارى ، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ، ـ وفي رواية و قاتل النهاد والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد(١) ـ وقال : لا تتخذوا قبري وثنا يعبد ١٥٠٠ .

وعرض نفسه للقصاص قائلا: ( من كنت جلدت له ظهراً فهذا ظهري فليستقد منه ، ومن كنت شتمت له عرضاً فهذا عرضي فليستقد منه ) .

ثم نزل فصلى الظهر ، ثم رجع فجلس على المنبر ، وعاد لمقالته الأولى في الشحناء وغيرها ،

(٢) موطأ الإمام مالك ص٦٥.

فقال رجل: إن لي عندك ثلاثة دراهم ، فقال : أعطه يا فضل ، ثم أوصى بالأنصار قائلاً :

« أوصيكم بالأنصار ، فإنهم كرشي وعيبتي ، وقد قضوا الذي عليهم ، وبقي الذي لهم ، فاقبلوا من محسنهم ، وتجاوزوا عن مسيئهم » وفي رواية أنه قال : « إن الناس يكثرون ، وتقل الأنصار ، حتى يكونوا كالملح في الطعام ، فمن ولي منكم أمراً يضر فيه أحداً أو ينفعه فليقبل من محسنهم ، ويتجاوز عن مسيئهم »(١٠).

ثم قال : « إن عبداً خيره الله أن يؤتيه من زهرة الدنيا ما شاء ، وبين ما عنده ، فاختار ما عنده » قال أبو سعيد الخدري : فبكى أبو بكر . قال : فديناك بآبائنا وأمهاتنا . فعجبنا له ، فقال الناس : انظروا إلى هذا الشيخ ، يخبر رسول الله عَيْنِيَة عن عبد خيره الله بين أن يؤتيه من زهرة الدنيا ، وبين ما عنده ، وهو يقول : فديناك بآبائنا وأمهاتنا . فكان رسول الله عَيْنِيَة هو الخير ، وكان أبو بكر أعلمنا(٢) .

ثم قال رسول الله عَلَيْكَ : « إن أمن الناس على في صحبته وماله أبو بكر ، ولو كنت متخذاً حليلاً غير ربي لاتخذت أبا بكر خليلاً ، ولكن أخوة الإسلام ومودته ، لا يبقين في المسجد باب إلا سد ، إلا باب أبي بكر »(٢) .

### قبل أربعة أيام:

ويوم الخميس قبل الوفاة بأربعة أيام قال – وقد اشتد به الوجع – : « هلموا أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده » – وفي البيت رجال فيهم عمر – فقال عمر : قد غلب عليه الوجع ، وعندكم القرآن ، حسبكم كتاب الله . فاختلف أهل البيت واختصموا ، فمنهم من يقول : قربوا يكتب لكم رسول الله عليات ، ومنهم من يقول ما قال عمر ، فلما أكثروا اللغط والاختلاف قال رسول الله عليات : « قوموا عنى »(1) .

وأوصى ذلك اليوم بثلاث : أوصى بإخراج اليهود والنصارى والمشركين من جزيرة العرب ،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١/٥٣٦ .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه ، مشكاة المصابيح ٢/١٥٥ .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه . مشكاة المصابيح ٥٤٨/٢ ، ٥٤٨ ، ٩٢٥ ، ٩٣٨ .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري عن أم الفضل باب مرض النبي علي ٦٣٧/٢ .

وأوصى بإجازة الوفود بنحو ما كان يجيزهم ، أما الثالث فنسيه الراوي ، ولعله الوصية بالاعتصام بالكتاب والسنة ، أو تنفيذ جيش أسامة ، أو هي « الصلاة وما ملكت أيمانكم » .

والنبي عَلِيْكُ مع ما كان به من شدة المرض كان يصلي بالناس جميع صلواته حتى ذلك اليوم - يوم الخميس قبل الوفاة بأربعة أيام - وقد صلى بالناس ذلك اليوم صلاة المغرب ، فقرأ فيها بالمرسلات عرفا(١) .

وعند العشاء زاد ثقل المرض ، بحيث لم يستطع الخروج إلى المسجد . قالت عائشة : فقال النبي عَلَيْكُ : « أصلى الناس » ؟ قلنا : لا يا رسول الله ، وهم ينتظرونك . قال : « ضعوا لي ماء في المخضب » . ففعلنا ، فاغتسل ، فذهب لينوء فأغمي عليه ، ثم أفاق ، فقال : « أصلى الناس » ؟ – ووقع ثانياً وثالثاً ما وقع في المرة الأولى من الاغتسال ثم الإغماء حينا أراد أن ينوء – فأرسل إلى أبي بكر أن يصلي بالناس ، فصلى أبو بكر تلك الأيام (٢٠) ؛ ١٧ صلاة في حياته عَلَيْكُ .

وراجعت عائشة النبي عَلِيْكُ ثلاث أو أربع مرات ؛ ليصرف الإمامة عن أبي بكر ، حتى لا يتشاءم به الناس ، فأبى ، وقال : « إنكن صواحب يوسف . مروا أبا بكر فليصل بالناس » .

### قبل يوم أو يومين:

ويوم السبت أو الأحد وجد النبي عَلِيكُ في نفسه خفة ، فخرج بين رجلين لصلاة الظهر ، وأبو بكر يصلي بالناس ، فلما رآه أبو بكر ذهب ليتأخر ، فأومأ إليه بأن لا يتأخر ، قال : وأجلساني إلى جنبه ، فأجلساه إلى يسار أبي بكر ، فكان أبو بكر يقتدي بصلاة رسول الله عَلِيكُ ، ويسمع الناس التكبير(") .

#### قبل يوم:

وقبل يوم من الوفاة \_ يوم الأحد \_ أعتق النبي عَلَيْكُ غلمانه ، وتصدق بسبعة دنانير كانت عنده ، ووهب للمسلمين أسلحته ، وفي الليل استعارت عائشة الزيت للمصباح من جارتها ،

<sup>(</sup>١) متفق عليه مشكاة المصابيح ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٩٩/١ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٩٨/١ ، ٩٩ .

وكانت درعه علي مرهونة عند يهودي بثلاثين صاعاً من الشعير.

# أخر يوم من الحياة:

روى أنس بن مالك: أن المسلمين بينا هم في صلاة الفجر يوم الإثنين – وأبو بكر يصلي بهم – لم يفجأهم إلا رسول الله على كشف ستر حجرة عائشة فنظر إليهم ، وهم في صفوف الصلاة ، ثم تبسم يضحك ، فنكص أبو بكر على عقبيه ؛ ليصل الصف ، وظن أن رسول الله على يعتبوا في صلاتهم ، وهم المسلمون أن يفتتنوا في صلاتهم ، فرحاً برسول الله على أشار إليهم بيده رسول الله على أن أتموا صلاتكم ، ثم دخل الحجرة وأرخى الستر(۱) .

ثم لم يأت على رسول الله عَلِيْكُ وقت صلاة أخرى .

ولما ارتفع الضحى ، دعا النبي عَلِيكُ فاطمة فسارها بشيء فبكت . ثم دعاها ، فسارها بشيء فضحكت ، قالت عائشة ، فسألنا عن ذلك ـ أي فيا بعد ـ فقالت : سارني النبي عَلِيكُ أنه يقبض في وجعه الذي توفي فيه ، فبكيت ، ثم سارني فأخبرني أني أول أهله يتبعه فضحكت(٢) .

وبشر النبي عَلِيُّ فاطمة بأنها سيدة نساء العالمين (٣) .

ورأت فاطمة ما برسول الله عليه من الكرب الشديد الذي يتغشاه ، فقالت : واكرب أباه . فقال لها : ( ليس على أبيك كرب بعد اليوم ('') .

ودعا الحسن والحسين فقبلهما ، وأوصى بهما خيراً ، ودعا أزواجه فوعظهن وذكرهن .

وطفق الوجع يشتـد ويزيد ، وقد ظهـر أثر الســم الذي أكله بخيــبر حتى كان يقول : « يا عائشة ، ما أزال أجد ألم الطعام الذي أكلت بخيبر ، فهذا أوان وجدت انقطاع أبهري من

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ، باب مرض النبي علي ٢٤٠/٢ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٦٣٨/٢ .

<sup>(</sup>٣) ويدل بعض الروايات أن هذا الحوار والبشارة لم يكن في آخر يوم من حياته بل في آخر أسبوع . رحمة للعالمين ٢٨٢/١ .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٦٤١/٢ .

ذلك السم الا<sup>(۱)</sup>.

وأوصى الناس ، فقال : « الصلاة الصلاة وما ملكت أيمانكم » ، كرر ذلك مراراً (٢٠٠٠ .

#### الاحتضار:

وبدأ الاحتضار فأسندته عائشة إليها ، وكانت تقول : إن من نعم الله على أن رسول الله على الله على أن رسول الله على أن يبتى وفي يومي وبين سحري ونحري ، وأن الله جمع بين ريقي وريقه عند موته . دخل عبد الرحمن – بن أبي بكر – وبيده السواك ، وأنا مسندة رسول الله على ، فرأيته ينظر إليه ، وعرفت أنه يحب السواك ، فقلت : آخذه لك ؟ فأشار برأسه أن نعم ، فتناولته ، فاشتد عليه ، وقلت : ألينه لك ؟ فأشار برأسه أن نعم ، فلينته . فأمره – وفي رواية أنه استن بها كأحسن ما كان مستناً – وبين يديه ركوة فيها ماء ، فجعل يدخل يديه في الماء فيمسح بها وجهه ، يقول : « لا إله إلا الله ، إن للموت سكرات » – الحديث – (٢٠) .

وما عدا أن فرغ من السواك حتى رفع يده أو إصبعه ، وشخص بصره نحو السقف ، وتحركت شفتاه ، فأصغت إليه عائشة وهو يقول : « مع الذين أنعمت عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين ، اللهم اغفر لي وارحمني ، وألحقني بالرفيق الأعلى ، اللهم الرفيق الأعلى »(1) .

كرر الكلمة الأخيرة ثلاثاً ، ومالت يده ولحق بالرفيق الأعلى . إنا لله وإنا إليه راجعون .

وقع هذا الحادث حين اشتدت الضحى من يوم الإثنين ١٢ ربيع الأول سنة ١١هـ. وقد تم له عليه الله عليه وزادت أربعة أيام .

## تفاقم الأحزان على الصحابة:

وتسرب النبأ الفادح ، وأظلمت على المدينة أرجاؤها وآفاقها . قال أنس : ما رأيت يوماً قط

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ٢/٦٣٧.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري . باب مرض النبي 🅰 ٢٤٠/٢ .

<sup>(</sup>٤) - نفس المصدر والباب، وباب آخر ما تكلم النبي 🇱 ٦٣٨/٢ ، ٦٣٩ ، ٦٤٠ ، ٦٤١ .

كان أحسن ولا أضوأ من يوم دخل علينا فيه رسول الله عَلَيْكُ ، وما رأيت يوماً كان أقبح ولا أظلم من يوم مات فيه رسول الله عَلِيكُ (١) .

ولما مات قالت فاطمة : يا أبتـاه أجاب ربا دعاه . يا أبتاه ، من جنة الفردوس مأواه . يا أبتاه ، إلى جبريل ننعاه (٢) .

### موقف عمر:

ووقف عمر بن الخطاب ــ وقد أخرجه الخبر عن وعيه ــ يقول : إن رجالاً من المنافقين يزعمون أن رسول الله عَلَيْكُ ما مات ، لكن ذهب إلى ربه كما ذهب موسى بن عمران ، فغاب عن قومه أربعين ليلة ، ثم رجع إليهم بعد أن قيل قد مات .

والله ليرجعن رسول الله عَلِيْكُم ، فليقطعن أيدي رجال وأرجلهم يزعمون أنه مات(٣) .

# موقف أبي بكر:

وأقبل أبو بكر على فرس من مسكنه بالسنح حتى نزل ، فدخل المسجد ، فلم يكلم الناس ، حتى دخل على عائشة فتيمم رسول الله عَلَيْكُ ، وهو مغشى بثوب حبرة ، فكشف عن وجهه ، ثم أكب عليه ، فقبله وبكى ، ثم قال : بأبي أنت وأمي ، لا يجمع الله عليك موتتين ، أما الموتة التي كتبت عليك فقد مِتَّها .

<sup>(</sup>١) رواه الدارمي . مشكاة المصابيح ٧/٢٥ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري باب مرض النبي علي ٢٤١/٢ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ۲/٥٥/ .

الناس لم يعلموا أن الله أنزل هذه الآية حتى تلاها أبو بكر ، فتلقاها منه الناس كلهم ، فما أسمع بشراً من الناس إلا يتلوها .

قال ابن المسيب : قال عمر : والله ما هو إلا أن سمعت أبا بكر تلاها فعقرت حتى ما تقلني رجلاي ، وحتى أهويت إلى الأرض حين سمعته تلاها ، علمت أن النبي عَلَيْكُ قد مات(١) .

## التجهيز وتوديع الجسد الشريف إلى الأرض:

ووقع الخلاف في أمر الخلافة قبل أن يقوموا بتجهيزه عَيِّلِكُم ، فجرت مناقشات ومجادلات وحوار وردود بين المهاجرين والأنصار في سقيفة بني ساعدة ، وأخيراً اتفقوا على خلافة أبي بكر رضي الله عنه ، ومضى في ذلك بقية يوم الإثنين حتى دخل الليل ، وشغل الناس عن جهاز رسول الله عَيِّلِكُم ، حتى كان آخر الليل – ليلة الثلاثاء – مع الصبح ، وبقي جسده المبارك على فراشه ، مغشى بثوب حبرة ، قد أغلق دونه الباب أهله .

ويوم الثلاثاء غسلوا رسول الله عَيْقِالِكُم من غير أن يجردوه من ثيابه ، وكان القائمون بالغسل العباس وعلياً ، والفضل وقتم ابني العباس ، وشقران مولى رسول الله عَيْقِالُكُم ، وأسامة بن زيد ، وأوس بن خولي . فكان العباس والفضل وقتم يقلبونه ، وأسامة وشقران يصبان الماء ، وعلي يغسله ، وأوس أسنده إلى صدره .

ثم كفنوه في ثلاثة أثواب بيض سحولية من كرسف ، ليس فيها قميص ولا عمامة (٢٠) . أدرجوه فيها إدراجاً .

واختلفوا في موضع دفنه ، فقال أبو بكر : إني سمعت رسول الله عَلِيلَةً يقول : ما قبض نبي إلا دفن حيث يقبض ، فرفع أبو طلحة فراشه الذي تُوُفي عليه ، فحفر تحته ، وجعل القبر لحداً .

ودخل الناس الحجرة أرسالاً عشرة فعشرة ، يصلون على رسول الله عَلَيْكُ ولا يؤمهم أحد ، وصلى عليه أولاً أهل عشيرته ، ثم المهاجرون ، ثم الأنصار ، وصلت عليه النساء بعد الرجال ، ثم صلى عليه الصبيان .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٦٤٠/٢ ، ٦٤١ .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه ، صحيح البخاري ١٦٩/١ ، صحيح مسلم ٢٠٦/١ .

ومضى في ذلك يوم الثلاثاء كاملاً ، حتى دخلت ليلة الأربعاء ، قالت عائشة : ما علمنا بدفن رسول الله عليه الأربعاء (١) .

<sup>(</sup>۱) مختصر سيرة الرسول للشيخ عبد الله النجدي ص٤٧١ ، وانظر لتفصيل لحوقه بالرفيق الأعلى: صحيح البخاري ، باب مرض النبي على وعدة أبواب بعده مع فتح الباري وصحيح مسلم ومشكاة المصابيح باب وفاة النبي على وابن هشام ٢٤٩/٢ إلى ٦٦٥ وتلقيح فهوم أهل الأثر ص٣٨ ، ٣٩ ورحمة للعالمين ٢٧٧/١ إلى ٢٨٦ وتعيين عامة الأوقات من المصدر الأخير .

# البيت النبوي

(۱) كان البيت النبوي في مكة قبل الهجرة يتألف منه عليه الصلاة والسلام ، ومن زوجته خديجة بنت خويلد ، تزوجها وهو في خمس وعشرين من سنه ، وهي في الأربعين ، وهي أول من تزوجها من النساء ، ولم يتزوج عليها غيرها ، وكان له منها أبناء وبنات ، أما الأبناء ، فلم يعش منهم أحد ، وأما البنات فهن : زينب ورقية وأم كلثوم وفاطمة ، فأما زينب فتزوجها قبل الهجرة ابن خالتها أبو العاص بن الربيع ، وأما رقية وأم كلثوم فقد تزوجهما عثمان بن عفان رضي الله عنه الواحدة بعد الأخرى ، وأما فاطمة فتزوجها على بن أبي طالب بين بدر وأحد ، ومنها كان الحسن والحسين وزينب وأم كلثوم .

ومعلوم أن النبي عَلِيلَةً كان ممتازاً عن أمته بحل النزوج بأكثر من أربع زوجات لأغراض كثيرة ، فكان عدد من عقد عليهن ثلاث عشرة امرأة ، منهن تسع مات عنهن ، واثنتان توفيتا في حياته ، إحداهما خديجة ، والأخرى أم المساكين زينب بنت خزيمة ، واثنتان لم يدخل بهما . وهاهى أسماؤهن وشيء عنهن .

- (٢) سودة بنت زمعة ، تزوجها رسول الله عَلِيْكُ في شوال سنة عشر من النبوة ، بعد وفاة خديجة بأيام ، وكانت قبله عند ابن عم لها يقال له السكران بن عمرو ، فمات عنها .
- (٣) عائشة بنت أبي بكر الصديق ، تزوجها في شوال سنة إحدى عشرة من النبوة ، بعد زواجه بسودة بسنة ، وقبل الهجرة بسنتين وخمسة أشهر ، تزوجها وهي بنت ست سنين ، وبني بها في شوال بعد الهجرة بسبعة أشهر في المدينة ، وهي بنت تسع سنين ، وكانت بكراً ولم يتزوج بكراً غيرها ، وكانت أحب الخلق إليه ، وأفقه نساء الأمة ، وأعلمهن على الإطلاق .

- (٤) حفصة بنت عمر بن الخطاب ، تأيمت من زوجها خنيس بن حذافة السهمي بين بدر وأحد ، فتزوجها رسول الله عليه سنة ٣هـ .
- (٥) زينب بنت خزيمة من بني هلال بن عامر بن صعصعة ، وكانت تسمى أم المساكين ، لرحمتها إياهم ورقتها عليهم ، كانت تحت عبد الله بن جحش ، فاستشهد في أحد ، فتزوجها رسول الله عليه الله عليه علم .
- (٦) أم سلمة هند بنت أبي أمية ، كانت تحت أبي سلمة ، فمات عنها في جمادى الأخرى سنة ٤هـ ، فتزوجها رسول الله عليه في شوال من نفس السنة .
- (٧) زينب بنت جحش بن رياب من بني أسد بن حزيمة ، وهي بنت عمة رسول الله عَلَيْكُم ، وكانت تحت زيد بن حارثة الذي كان يعتبر ابناً للنبي عَلَيْكُم فطلقها زيد ، فأنزل الله تعالى يخاطب رسول الله عَلَيْكُم ﴿ فَلَمَّا فَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرَازُ وَجَنَاكُهَا ﴾ ، وفيها نزلت من سورة الأحزاب آيات فصلت قضية التبني وسنأتي على ذكرها تزوجها رسول الله عَلِيْكُم في ذي القعدة سنة خمس من الهجرة .
- (٨) جويرية بنت الحارث سيد بني المصطلق من حزاعة ، كانت في سبي بني المصطلق في سهم ثابت بن قيس بن شماس ، فكاتبها ، فقضى رسول الله عَلَيْكُ كتابتها ، وتزوجها في شعبان سنة ٦هـ .
- (٩) أم حبيبة رملة بنت أبي سفيان ، كانت تحت عبيد الله بن جحش ، وهاجرت معه إلى الحبشة ، فارتد عبيد الله وتنصر ، وتوفي هناك ، وثبتت أم حبيبة على دينها وهجرتها ، فلما بعث رسول الله عَلَيْكَ عمرو بن أمية الضمري بكتابه إلى النجاشي في المحرم سنة ٧هـ . خطب عليه أم حبيبة فزوجها إياه وبعث بها مع شرحبيل بن حسنة .
- (١٠) صفية بنت حيي بن أخطب من بني إسرائيل ، كانت من سبي خيبر ، فاصطفاها رسول الله عَلِيْكُ لنفسه ، فأعتقها وتزوجها بعد فتح خيبر سنة ٧هـ .
- (١١) ميمونة بنت الحارث ، أخت أم الفضل لبابة بنت الحارث ، تزوجها في ذي القعدة سنة ٧هـ ، في عمرة القضاء ، بعد أن حل منها على الصحيح .

فهـؤلاء إحدى عشــرة سيدة تزوج بهن الرســول عَلَيْكُ ، وبنى بهن وتوفيت منهن اثنتــان - خديجة وزينب أم المساكين – في حياته ، وتوفي هو عن التسع البواقي .

وأما الاثنتان اللتان لم يبن بهما ، فواحدة من بني كلاب ، وأخرى من كندة ، وهي المعروفة بالجونية ، وهناك خلافات لا حاجة إلى بسطها .

وأما السراري فالمعروف أنه تسرى باثنتين إحداهما مارية القبطية ، أهداها له المقوقس ، فأولدها ابنه إبراهيم ، الذي توفي صغيراً بالمدينة في حياته عَلَيْكُم ، في ٢٨/ أو ٢٩ من شهر شوال سنة ١٠هـ وفق ٢٧ يناير سنة ٢٣٦م . والسرية الثانية هي ريحانة بنت زيد النضرية أو القرظية ، كانت من سبايا قريظة ، فاصطفاها لنفسه ، وقيل : بل هي من أزواجه عَلَيْكُم ، أعتقها فتروجها . والقول الأول رجحه ابن القيم . وزاد أبو عبيدة اثنتين أخريين ، جميلة أصابها في بعض السبى ، وجارية وهبتها له زينب بنت جحش (١) .

ومن نظر إلى حياة الرسول عَيِّلِكُم عرف جيداً أن زواجه بهذا العدد الكثير من النساء في أواخر عمره بعد أن قضى ما يقارب ثلاثين عاماً من ريعان شبابه وأجود أيامه مقتصراً على زوجة واحدة شبه عجوز – خديجة ثم سودة – عرف أن هذا الزواج لم يكن لأجل أنه وجد بغتة في نفسه قوة عارمة من الشبق ، لا يصبر معها إلا بمثل هذا العدد الكثير من النساء ؛ بل كانت هناك أغراض أخرى أجل وأعظم من الغرض الذي يحققه عامة الزواج .

فاتجاه الرسول عَلَيْكُ إلى مصاهرة أبي بكر وعمر بزواجه بعائشة وحفصة ـ وكذلك تزويجه ابنته فاطمة بعلي بن أبي طالب ، وتزويجه ابنته رقية ثم أم كلثوم بعثمان بن عفان ـ يشير إلى أنه يبغي من وراء ذلك توثيق الصلات بالرجال الأربعة ، الذين عرف بلاءهم وفداءهم للإسلام في الأزمات التي مرت به ، وشاء الله أن يجتازها بسلام .

وكان من تقاليد العرب الاحترام للمصاهرة ، فقد كان الصهر عندهم باباً من أبواب التقرب بين البطون المختلفة ، وكانوا يرون مناوأة ومحاربة الأصهار سبة وعاراً على أنفسهم ، فأراد رسول الله عليه بزواج عدة من أمهات المؤمنين أن يكسر سورة عداء القبائل للإسلام ، ويطفىء حدة بغضائها ، كانت أم سلمة من بني مخزوم - حي أبي جهل وخالد بن الوليد - فلما تزوجها

انظر زاد المعاد ۲۹/۱.

وأكبر من كل ذلك وأعظم أن النبي عَلَيْكُ كان مأموراً بتزكية وتثقيف قوم لم يكونوا يعرفون شيئاً من آداب الثقافة والحضارة والتقيد بلوازم المدنية ، والمساهمة في بناء المجتمع وتعزيزه .

والمبادىء التي كانت أسساً لبناء المجتمع الإسلامي ، لم تكن تسمح للرجال أن يختلطوا بالنساء ، فلم يكن يمكن تثقيفهن مباشرة مع المراعاة لهذه المبادىء ، مع أن مسيس الحاجة إلى تثقيفهن لم يكن أهون وأقل من الرجال ، بل كان أشد وأقوى .

وإذن فلم يكن للنبي عَلِيْكُ سبيل إلا أن يختار من النساء المختلفة الأعمار والمواهب ما يكفي لهذا الغرض، فيزكيهن ويربيهن، ويعلمهن الشرائع والأحكام، ويثقفهن بثقافة الإسلام حتى يعدهن؛ لتربية البدويات والحضريات، العجائز منهن والشابات، فيكفين مؤنة التبليغ في النساء.

وقد كان لأمهات المؤمنين فضل كبير في نقل أحواله - عَلَيْكُم - المنزلية للناس ، خصوصاً من طالت حياته منهن كعائشة ، فإنها روت كثيراً من أفعاله وأقواله .

وهناك نكاح واحد كان لنقض تقليد جاهلي متأصل ، وهي قاعدة التبني ، وكان للمتبنى عند العرب في الحاهلية جميع الحرمات والحقوق التي كانت للابن الحقيقي سواء بسواء . وكانت قد تأصلت تلك القاعدة في القلوب ، بحيث لم يكن محوها سهلاً ، لكن كانت تلك القاعدة تعارض معارضة شديدة للأسس والمبادىء التي قررها الإسلام في النكاح والطلاق والميراث وغير ذلك من المعاملات ، وكانت تلك القاعدة تجلب كثيراً من المفاسد والفواحش التي جاء الإسلام ؛ ليمحوها عن المجتمع .

ولهدم تلك القاعدة أمر الله تعالى رسول عَلِيْكُ أن ينكح ابنة عمته زينب بنــت جحش،

وكانت تحت زيد ، ولم يكن بينهما توافق ، حتى هم زيد بطلاقها ، وذلك في ساعة تألب الأحزاب على رسول الله عَلَيْكُ في المشركين والمشركين والمشركين والمشركين والمشركين والمشركين والمهود ، وما يكون له من الأثر السيء في نفوس ضعفاء المسلمين ، فأحب أن لا يطلق زيد ؟ حتى لا يقع رسول الله عَلِيْكُ في هذا الامتحان .

ولا شك أن هذا التردد والانحياز كان لا يطابق مطابقة تامة للعزيمة التي بعث بها رسول الله عَلِيَّة ، فعاتبه الله على ذلك وقال : ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي ٓ أَنَّعَمُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَٱنْعَمُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَٱنْعَمُ ٱللَّهُ مُبِدِيهِ وَتَخْشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ ٱحَقُ أَن تَخْشَلُهُ ﴾ (٣٣ : ٣٣) .

وكم من التقاليد المتأصلة الجازمة لا يمكن هدمها أو تعديلها لمجرد القول ، بل لا بد له من مقارنة فعل صاحب الدعوة ، ويتضح ذلك بما صدر من المسلمين في عمرة الحديبية ، كان هناك أولئك المسلمون الذين رآهم عروة بن مسعود الثقفي ، لا يقع من النبي عليه نخامة إلا في يد أحدهم ، ورآهم يتبادرون إلى وضوئه حتى كادوا يقتتلون عليه ، نعم كان أولئك الذين تسابقوا إلى البيعة على الموت أو على عدم الفرار تحت الشجرة ، والذين كانوا فيهم مثل أبو بكر وعمر ، لما أمر النبي عليه أولئك الصحابة المتفانين في ذاته – بعد عقد الصلح – أن يقوموا فينحروا هديهم لم يقم لامتثال أمره أحد ، حتى أخذه القلق والاضطراب ، ولكن لما أشارت عليه أم سلمة أن يقوم إلى هديه فينحر ، ولا يكلم أحداً ففعل ، تبادر الصحابة إلى اتباعه في فعله ، فتسابقوا إلى نحر جزورهم . وبهذا الحادث يتضح جلياً ما هو الفرق بين أثري القول والفعل لهدم قاعدة راسخة .

وقد أثار المنافقون وساوس كثيرة ، وقاموا بدعايات كاذبة واسعة حول هذا النكاح ، أثر بعضها في ضعفاء المسلمين ، لا سيما أن زينب كانت خامسة أزواجه عَلَيْكُمْ ، ولم يكن يعرف

المسلمون حل الزواج بأكثر من أربع نسوة ، وأن زيداً كان يعتبر ابناً للنبي عَلَيْكُ ، والزواج بزوجة الابن كان من أغلظ الفواحش ، وقد أنزل الله في سورة الأحزاب حول الموضوعين ما شفى وكفى ، وعلم الصحابة أن التبني ليس له أثره في الإسلام ، وأن الله تعالى وسع لرسوله عَلَيْكُ في الزواج ما لم يوسع لغيره ، لأغراضه النبيلة الممتازة .

هذا ، وكانت عشرته عَلِيْكُ مع أمهات المؤمنين في غاية الشرف والنبل والسمو والحسن ، كا كن في أعلى درجة من الشرف والقناعة والصبر والتواضع والخدمة والقيام بحقوق الزواج ، مع أنه كان في شظف من العيش لا يطيقه أحد . قال أنس : ما أعلم النبي عَلِيْكُ رأى رغيفاً مرققاً حتى لحق بالله ، ولا رأى شاة سميطاً بعينه قط(١) . وقالت عائشة : إن كنا لننظر إلى الهلال ثلاثة أهلة في شهرين ، وما أوقدت في أبيات رسول الله عَلِيْكُ نار . فقال لها عروة : ما كان يُعيشُكم ؟ قالت : الأسودان ؛ التمر والماء(١) . والأخبار بهذا الصدد كثيرة .

ومع هذا الشظف والضيق لم يصدر منهن ما يوجب العتاب إلا مرة واحدة - حسب مقتضى البشرية ، وليكون سبباً لتشريع الأحكام - فأنزل الله آية التخيير ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّبِيُّ قُل لِا لَهُ آية التخيير ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّبِيُّ قُل لِا لَهُ آية التخيير ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّبِيُّ قُل لَا الله آية التخيير ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّبِيُّ قُلُ اللهُ ورسوله ، ولم تمل واحدة منهن إلى اختيار الدنيا .

وكذلك لم يقع منهن ما يقع بين الضرائر مع كثرتهن إلا شيء يسير من بعضهن حسب اقتضاء البشرية ، ثم عاتب الله عليه فلم يعدن له مرة أخرى ، وهو الذي ذكره الله في سورة التحريم بقوله ﴿ يَنَا يُهُمَ النَّهَ يُلِمَ عُرَمُ مَا أَصَلَ اللَّهُ لَكُ ﴾ إلى تمام الآية الخامسة .

وأخيراً أرى أنه لا حاجة إلى البحث في موضوع مبدأ تعدد الزوجات ، فمن نظر في حياة سكان أوربا الذين يصدر منهم النكير الشديد على هذا المبدأ ، ونظر إلى ما يقاسون من الشقاوة والمرارة ، وما يأتون من الفضائح والحرائم الشنيعة ، وما يواجهون من البلايا والقلاقل لانحرافهم عن هذا المبدأ كفى له ذلك عن البحث والاستدلال ، فحياتهم أصدق شاهد على عدالة هذا المبدأ ، وإن في ذلك لعبرة لأولى الأبصار .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٩٥٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر والصفحة.

# الصفات والأخلاق

كان النبي عَيِّقِيَّةٍ يمتاز من كمال خَلْقه وكمل خُلُقه بما لا يحيط بوصفه البيان ، وكان من أثره أن القلوب فاضت بإجلاله، والرجال تفانوا في حياطته وإكباره ، بما لا تعرف الدنيا لرجل غيره ، فالذين عاشروه أحبوه إلى حد الهيام ، ولم يبالوا أن تندق أعناقهم ولا يخدش له ظفر ، وما أحبوه كذلك إلا لأن أنصبته من الكمال الذي يعشق عادة لم يرزق بمثلها بشر ــ وفيا يلي نورد ملخص الروايات في بيان جماله وكماله مع اعتراف العجز عن الإحاطة .

## جمال الخلق:

قالت أم معبد الخزاعية عن رسول الله عليه وهي تصفه لزوجها ، حين مر بخيمتها مهاجراً -: ظاهر الوضاءة ، أبلج الوجه ، حسن الخلق ، لم تعبه ثُجلة ، ولم تزر به صعلة ، وسيم قسيم ، في عينيه دَعَج ، وفي أشفاره وطف ، وفي صوته صحل ، وفي عنقه سطع ، أحور ، أكحل ، أزج ، أقرن ، شديد سواد الشعر ، إذا صمت علاه الوقار ، وإن تكلم علاه البهاء ، أجمل الناس وأبهاهم من بعيد ، وأحسنه وأحلاه من قريب ، حلو المنطق ، فضل ، لا نزر ، ولا هذر ، كأن منطقه خرزات نظمن يتحدرن ، ربعة ، لا تقحمه عين من قصر ولا تشنؤه من طول ، غصن بين غصنين ، فهو أنظر الثلاثة منظراً ، وأحسنهم قدراً ، له رفقاء يحفون به ، إذا قال استمعوا لقوله ، وإذا أمر تبادروا إلى أمره ، محفود ، محشود ، لا عابس ولا مفند (۱) .

وقـال على بن أبي طالب – وهو ينعت رسـول الله عَيْظِهُ – : لم يكن بالطويل المُمغَّط، ولا القصير المتردد، وكان رَبْعة من القوم، ولم يكن بالجَعْد القَطِطِ، ولا بالسَّبَطِ، وكان جَعْدا

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد ٢٥/٢ . الثجلة : ضخامة البدن . الصعلة : صغر الرأس . وسيم قسيم : حسن جميل . الدعج : سواد العين . وفي أشفاره وطف : في شعر أجفانه طول . صحل : بحة وخشونة . سطع : طول . أزج : الحاجب الرقيق في الطول . لا نزر ولا هذر : أي وسط لا قليل ولا كثير . محفود : الذي يخدمه أصحابه =

وفي رواية عنه: أنه كان ضخم الرأس ، ضخم الكراديس ، طويل المسربة ، إذا مشى تكفأ تكفيا كأنما ينحط من صبب<sup>(٢)</sup> .

وقال جابر بن سمرة : كان ضليع الفم ، أشكل العين ، مَنْهُوس العقبين (٣) .

وقال أبو الطفيل : كان أبيض ، مليح الوجه ، مقصداً<sup>(١)</sup> .

وقال أنس بن مالك : كان بسط الكفين . وقال : كان أزهر اللون ، ليس بأبيض أمهق ، ولا آدم ، قبض وليس في رأسه ولحيته عشرون شعرة بيضاء<sup>(د)</sup> .

- = ويعظمونه ويسرعون في طاعته . المحشود : الذي يجتمع إليه الناس . ولا مفتدا : لا يفند أحداً أي يهجنه ويستقل عقله بل جميل المعاشرة حسن الصحبة ، صاحبه كريم عليه .
- (۱) ابن هشام ۲۰۱۱، ۲۰۱۱، وجامع الترمذي مع شرحه تحفة الأحوذي ۳۰۳/، والمُمَغَّط: المتناهي في الطول. الجعد: ملتوي ومنقبض الشعر. القطط: شديد الجعودة. السبط: المسترسل. المطهم: منتفخ الوجه وقيل الفاحش السمن، وقيل النحيف الجسم. المكلثم: هو اجتاع لحم الوجه بلا جهومة. أهدب الأشفار: طويل شعر الأجفان. جليل المشاش: أي عظيم رؤوس العظام كالمرفقين والكتفين والركبتين. الكتد: بجتمع الكتفين وهو الكاهل. أجود: هو الذي ليس على بدنه شعر. المسربة: الشعر الدقيق الذي هو كأنه قضيب من الصدر إلى السرة. الشين : الغليظ الأصابع من الكفين والقدمين. البديهة: المفاجأة.
- (٢) نفس المصدر الأخير . الكراديس : رؤوس العظام وقيل هي ملتقى كل عظمين ضخمين كالركبتين والمرفقين والمرفقين والمرفقين والمرفقين أراد أنه ضخم الأعضاء .
- (٣) صحيح مسلم ٢٥٨/٢ ضليع القم : عظيم القم . أشكل العين : طويل شق العين . منهوس العقب : قليل اللحم .
  - (٤) نفس المصدر . مقصداً : هو الذي ليس بجسيم ولا نحيف ولا طويل ولا قصير ..
- (°) صحيح البخاري ٥٠٢/١ . أزهر اللون : أبيض مشرب بحمرة . الأبيض الأمهق : شديد البياض كلون الحص . الآدم : الأسمر والمعنى : ليس بأسمر ولا بأبيض كريه البياض بل أبيض بياضاً نيراً مشرباً .

وقال : إنما كان شيء – أي من الشيب – في صدغيه . وفي رواية : وفي الرأس نَبْذ (١) . وقال أبو جحيفة : رأيت بياضاً تحت شفته السفلى : العنفقة (٢) .

وقال عبد الله بن بسر: كان في عنفقته شعرات بيض (٢٠) .

وقال البراء: كان مربوعاً بعيد ما بين المنكبين ، له شعر يبلغ شحمة أذنيه ، رأيته في حلة حمراء ، لم أر شيئاً قط أحسن منه (١٠) .

وكان يسدل شعره أولاً لحبه موافقة أهل الكتاب ، ثم فرق رأسه بعد<sup>(٥)</sup> .

قال البراء: كان أحسن الناس وجهاً ، وأحسنهم خلقاً(١) .

وسئل : أكان وجه النبي عَلَيْكُ مثل السيف ؟ قال : لا ، بل مثل القمر . وفي رواية : كان وجهه مستديرً (١٠٠٠ .

وقالت الربيع بنت معوذ : لو رأيته رأيت الشمس طالعة(٨) .

وقال أبو هريرة: ما رأيت شيئاً أحسن من رسول الله عَلَيْكُ ، كأن الشمس تجري في وجهه ، وما رأيت أحداً أسرع في مشيه من رسول الله عَلَيْكُ ، كأنما الأرض تطوى له ، وإنا

<sup>(</sup>۱) نفس المصدر ، وصحيح مسلم ٢٥٩/٢ . والنبذ : بضم النون وفتح الباء أو بفتح النون وتسكين الباء ومعناها : شعرات متفرقة .

<sup>(</sup>٢) صحيع البخاري ١/١، ٥٠٢ .

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ٢/١٠٥٠

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ٥٠٣/١ .

<sup>(</sup>٦) نفس المصدر ٥٠٢/١ ، وصحيح مسلم ٢٥٨/٢ .

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري ٢/١،٥،١ وصحيح مسلم ٢٥٩/٢.

<sup>(</sup>٨) رواه الدارمي .... مشكاة المصابيح ١٧/٢ .

 <sup>(</sup>٩) رواه الترمذي في الشمائل ص٢، والدارمي ... مشكاة المصابيح ١٨/٢.

لنجهد أنفسنا ، وإنه لغير مكترث(١) .

وقال كعب بن مالك : كان إذا سر استنار وجهه ، حتى كأنه قطعة قمر (٢) .

وعرق مرة وهو عند عائشة ، فجعلت تبرق أسارير وجهه ، فتمثلت له بقول أبي كبير الهذلي :

وإذا نظـــرت إلى أســـرة وجهـــه برقت كبرق العـــارض المتهــلل<sup>(٦)</sup> وكان أبو بكر إذا رآه يقول :

أمين مصطفى بالخير يدعو كضيوء البدر زايله الظلام(1) وكان عمر ينشد قول زهير في هرم بن سنان :

نو كنت من شيء سوى البشر كنت المصفيء ليسلة البدر ثم يقول كذلك كان رسول الله علية (°).

وكان إذا غضب احمر وجهه ، حتى كأنما فقيء في وجنتيه حب الرمان(١) .

وقال جابر بن سمرة : كان في ساقيه حُمُوشة ، وكان لا يضحك إلا تبسماً ، وكنت إذا نظرت إليه قلت : أكحل العينين ، وليس بأكحل(٢) .

قال ابن العباس : كَان أفلج الثنيتين ، إذا تكلم رؤي كالنور يخرج من بين ثناياه (^) .

وأما عنقه فكأنه جيدُ دُمْيَة في صفاء الفضة ، وكان في أشفاره غطف ، وفي لحيته كثافة ، وكان واسع الحبين ، أزج الحواجب في غير قرن بينهما ، أقنى العرنين ، سهل الحدين ، من لبته إلى

- (١) جامع الترمذي مع شرحه تحفة الأحوذي ٣٠٦/٤ ، مشكاة المصابيح ١٨/٢ .
  - (٢) صحيح البخاري ٥٠٢/١.
    - (٣) رحمة للعالمين ١٧٢/٢.
    - (٤ ، ٥) خلاصة السير ص٢٠ .
- (٦) مشكاة المصابيح ٢٢/١، وراوه الترمذي في أبواب القدر: باب ما جاء في التشديد في الخوض في القدر ٣٥/٢.
  - (٧) جامع الترمذي مع شرحه تحفة الأحوذي ٣٠٦/٤ . والحموشة : أي دقة ولطافة متناسبة لسائر أعضائه .
- (٨) رواه الدارمي ... مشكاة المصابيح ٥١٨/٢ . والأفلج: الذي بين أسنانه تباعد . والثنايا: أسنان مقدمة الفم .

سرته يجري كالقضيب ، ليس في بطنه ولا صدره شعر غيره ، أشعر الذراعين والمنكبين ، سواء البطن والصدر ، مسيح الصدر عريضه ، طويل الزند ، رحب الراحة ، سبط القَصَب ، خُمْصَان الأَخْمَصَين ، سائل الأطراف ، إذا زال زال قلعاً ، يخطو تكفياً ويمشي هوناً(') .

وقال أبو جحيفة : أخذت بيده ، فوضعتها على وجهي ، فإذا هي أبرد من الثلج ، وأطيب التحة من المسك<sup>(٢)</sup> .

وقال جابر بن سمرة - وكان صبياً - : مسح خدي فوجدت ليده برداً أو ريحاً كأنما أخرجها من حونة عطار (١٠) .

وقال أنس : كأن عرقه اللؤلؤ . وقالت أم سليم : هو من أطيب الطيب<sup>(٥)</sup> .

وقال جابر: لم يسلك طريقاً فيتبعه أحد إلا عرف أنه قد سلكه من طيب عرفه ، أو قال: من ريح عرقه (١) .

وكان بين كتفيه خاتم النبوة مثل بيضة الحمامة ، يشبه جسده ، وكان عند ناغض كتفه اليسرى ، جمعا عليه خيلان كأمثال الثآليل(٢) .

<sup>(1)</sup> خلاصة السير ص ١٩، ٢٠، الحيد: العنق. الدمية: الصورة المصورة. الأقنى: الذي ارتفع أعلى أنفه واحدودب وسطه وضاق منخراه. والعرنين: الأنف وما صلب منه. سبط القصب: الممتد الذي ليس فيه تعقد ولا نتوء، والقصّب يريد بها ساعديه وساقيه. الأخمَصُ من القدم: الموضع الذي لا يلصق بالأرض منها عند الوطء، والخمصان: المبالغ منه أي أن ذلك الموضع من أسفل قدميه شديد التجافي عن الأرض.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٥٠٣/١ ، صحيح مسلم ٢٥٧/٢ .

<sup>(</sup>٣) صعيع البخاري ٢/١ ٥٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ٢٥٦/٢ . جونة عطار : التي يعد فيه الطيب ويحرز .

<sup>(</sup>د) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٦) رواه الدارمي ... مشكاة المصابيح ١٧/٢ .

<sup>(</sup>٧) صحيح مسلم ٢٥٩/٢ ، ٢٦٠ . الثآليل : هو هذه الحبة التي تظهر في الجلد كالحمصة فما دونها .

## كمال النفس ومكارم الأخلاق:

كان النبي عَيِّلِكُ يَمَتَاز بفصاحة اللسان ، وبلاغة القول ، وكان من ذلك بالمحل الأفضل ، والموضع الذي لا يجهل ، سلاسة طبع ، ونصاعة لفظ ، وجزالة قول ، وصحة معان ، وقلة تكلف ، أوتي جوامع الكلم ، وخص ببدائع الحكم ، وعلم ألسنة العرب ، يخاطب كل قبيلة بلسانها ، ويحاورها بلغتها ، اجتمعت له قوة عارضة البادية وجزالتها ، ونصاعة ألفاظ الحاضرة ورونق كلامها ، إلى التأييد الإلهي الذي مدده الوحي .

وكان من صفة الجود والكرم على ما لا يقادر قدره ، كان يعطي عطاء من لا يخاف الفقر ، قال ابن عباس : كان النبي عليه أجود الناس ، وأجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل ، وكان جبريل يلقاه في كل ليلة من رمضان ، فيدارسه القرآن ، فلرسول الله عليه أجود بالخير من الربح المرسلة (٢) . وقال جابر : ما سئل شيئاً قط فقال : لالا) .

وكان من الشجاعة والنجدة والبأس بالمكان الذي لا يجهل ، كان أشجع الناس ، حضر المواقف الصعبة ، وفر عنه الكماة والأبطال غير مرة ، وهو ثابت لا يبرح ، ومقبل لا يدبر ، ولا يتزحزح ، وما شجاع إلا وقد أحصيت له فرة ، وحفظت عنه جولة سواه ، قال على : كنا إذا حمي البأس واحمرت الحدق اتقينا برسول الله عليات ، فما يكون أحد أقرب إلى العدو منه (أ) . قال أنس : فزع أهل المدينة ذات ليلة ، فانطلق ناس قِبَل الصوت ، فتلقاهم رسول الله عليات

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٥٠٣/١ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ٢/١،٥٠.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ٢/١٥٥.

<sup>(</sup>٤) انظر الشفاء للقاضي عياض ٨٩/١ ومثل ذلك روى أصحاب الصحيح والسنن .

راجعاً ، وقد سبقهم إلى الصوت ، وهو على فرس لأبي طلحة عري ، في عنقه السيف ، وهو يقول : لم تراعوا ، لم تراعوا ، .

وكان أشد الناس حياء وإغضاء ، قال أبو سعيد الخدري : كان أشد حياء من العذراء في خدرها ، وإذا كره شيئاً عرف في وجهه (١) ، وكان لا يثبت نظره في وجه أحد ، خافض الطرف ، نظره إلى الأرض أطول من نظره إلى السهاء ، جل نظره الملاحظة ، لا يشافه أحداً بما يكره حياء وكرم نفس ، وكان لا يسمي رجلاً بلغ عنه شيء يكرهه ، بل يقول: ما بال أقوام يصنعون كذا . وكان أحق الناس بقول الفرزدق :

# يغضي حياء ويغضى من مهابته فلا يكلم إلا حين يبتسم

وكان أعدل الناس ، وأعفهم ، وأصدقهم لهجة ، وأعظمهم أمانة ، اعترف له بذلك عاوروه وأعداؤه ، وكان يسمى قبل نبوته الأمين ، ويتحاكم إليه في الجاهلية قبل الإسلام ، روى الترمذي عن على أن أبا جهل قال له : إنا لا نكذبك ، ولكن نكذب بما جئت به ، فأنزل الله تعالى فيهم ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكُ وَلَكِنَ الظَّالِمِينَ بِعَايَنتِ اللّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ (٢ : ٣٣) وسأل هرقل أبا سفيان ، هل تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال ؟ قال : لا .

وكان أشد الناس تواضعاً ، وأبعدهم عن الكبر ، يمنع عن القيام له كما يقومون للملوك ، وكان يعود المساكين ، ويجالس الفقراء ، ويجيب دعوة العبد ، ويجلس في أصحابه كأحدهم ، قالت عائشة : كان يخصف نعله ، ويخيط ثوبه ، ويعمل بيده كما يعمل أحدكم في بيته ، وكان بشراً من البشر يفلى ثوبه ، ويحلب شاته ، ويخدم نفسه (١) .

وكان أوفى الناس بالعهود ، وأوصلهم للرحم ، وأعظم شفقة ورأفة ورحمة بالناس ، أحسن الناس عشرة وأدباً ، وأبسط الناس خلقاً ، أبعد الناس من سوء الأخلاق ، لم يكن فاحشاً ، ولا متفحشاً ، ولا لعاناً ، ولا صخاباً في الأسواق ولا يجزي بالسيئة السيئة ، ولكن يعفو ويصفح ، وكان لا يدع أحداً يمشي خلف ، وكان لا يترفع على عبيده وإمائه في مأكل

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ٢٥٢/٢ ، وصحيح البخاري ٤٠٧/١ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٥٠٤/١.

<sup>(</sup>٣) مشكاة المصابيح ٢١/٢٥.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ٢٠/٢٥.

ولا ملبس، ويخدم من خدمه، ولم يقل لخادمه أف قط، ولم يعاتبه على فعل شيء أو تركه، وكان يحب المساكين ويجالسهم، ويشهد جنائزهم، ولا يحقر فقيراً لفقره. كان في بعض أسفاره فأمر بإصلاح شاة، فقال رجل: علي ذبحها وقال آخر: علي سلخها، وقال آخر: علي طبخها، فقال علمت أنكم طبخها، فقال علم علمت أنكم تكفوني، ولكني أكره أن أتميز عليكم، فإن الله يكره من عبده أن يراه متميزاً بين أصحابه، وقام وجمع الحطب ".

ولنترك هند بن أبي هالة يصف لنا رسول الله على الله على الله على قال هند فيا قال: كان رسول الله على متواصل الأحزان ، دائم الفكرة ، ليست له راحة ، ولا يتكلم في غير حاجة ، طويل السكوت ، يفتتح الكلام ويختمه بأشداقه لله بأطراف فمه لل ويتكلم بجوامع الكلم ، فصلاً لا فضول فيه ولا تقصير ، دمثاً ليس بالحافي ولا بالمهين ، يعظم النعمة وإن دقت ، لا يذم شيئاً ، ولم يكن يذم ذواقاً ما يطعم ولا يمدحه ، ولا يقام لغضبه إذا تعرض للحق بشيء حتى ينتصر له ، لا يغضب لنفسه ولا ينتصر لها لله سماحة وإذا أشار أشار بكفه كلها ، وإذا تعجب قلبها ، وإذا غضب أعرض وأشاح ، وإذا فرح غض طرفه ، جل ضحكه التبسم ، ويفتر عن مثل حب الغمام .

وكان يخزن لسانه إلا عما يعنيه ، يؤلف أصحابه ولا يفرقهم ، يكرم كريم كل قوم ، ويوليه عليهم ، ويحذر الناس ، ويحترس منهم من غير أن يطوي عن أحد منهم بشره .

يتفقد أصحابه ، ويسأل الناس عما في الناس ، ويحسن الحس ويصوبه ، ويقبح القبيح ويوهنه ، معتدل الأمر ، غير مختلف ، لا يغفل مخافة أن يغفلوا أو يملوا ، لكل حال عنده عتاد ، لا يقصر على الحق ، ولا يجاوزه إلى غيره .. الذين يلونه من الناس خيارهم ، وأفضلهم عنده أعمهم نصيحة ، وأعظمهم عنده منزلة أحسنهم مواساة ومؤازرة .

وخلقه ، فصار لهم أباً ، وصاروا عنده في الحق متقاربين ، يتفاضلون عنده بالتقوى ، مجلسه مجلس حلم وحياء وصبر وأمانة ، لا ترفع فيه الأصوات، ولا تؤبن فيه الحرم – لا تخشى فلتاته – يتعاطفون بالتقوى ، يوقرون الكبير ، ويرحمون الصغير ، ويرفدون ذا الحاجة ، ويؤنسون الغريب .

كان دائم البشر ، سهل الخلق ، لين الجانب ، ليس بفظ ، ولا غليظ ، ولا صخاب ، ولا فحاش ، ولا عتاب ، ولا مداح ، يتغافل عما لا يشتهي ، ولا يقنط منه ، قد ترك نفسه من ثلاث : الرياء ، والإكثار ، وما لا يعنيه ، وترك الناس من ثلاث : لا يذم أحداً ، ولا يعيره ، ولا يطلب عورته ، ولا يتكلم إلا في ايرجو ثوابه ، إذا تكلم أطرق جلساؤه ، كأنما على رؤوسهم الطير ، وإذا سكت تكلموا ، لا يتنازعون عنده الحديث ، من تكلم عنده أنصتوا له حتى يفرغ ، حديثهم حديث أولهم ، يضحك مما يضحكون منه ، ويعجب مما يعجبون منه ، ويصبر للغريب على الجفوة في المنطق ، ويقول : إذا رأيتم صاحب الحاجة يطلبها فأرفدوه ، ولا يطلب الثناء إلا من مكافىء(١) .

وقال خارجة بن زيد: كان النبي عَلَيْكُ أوقر الناس في مجلسه ، لا يكاد يخرج شيئاً من أطرافه ، وكان كثير السكوت ، لا يتكلم في غير حاجة ، يعرض عمن تكلم من غير جميل ، كان ضحكه تبسماً ، وكلامه فصلاً ، لا فضول ولا تقصير ، وكان ضحك أصحابه عنده التبسم ، توقيراً له واقتداء به (۱) .

وعلى الجملة فقد كان النبي عُلِيَّة محلى بصفات الكمال المنقطعة النظير ، أدبه ربه فأحسن تأديبه ، حتى خاطبه مثنياً عليه فقال : ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (٦٨ : ٤) وكانت هذه الخلال مما قرب إليه النفوس ، وحببه إلى القلوب ، وصيره قائداً تهوي إليه الأفئدة ، وألان من شكيمة قومه بعد الإباء ، حتى دخلوا في دين الله أفواجاً .

وهذه الخلال التي أتينا على ذكرها خطوط قصار من مظاهر كاله وعظيم صفاته ، أما حقيقة ما كان عليه من الأمجاد والشمائل فأمر لا يدرك كنهه ، ولا يسبر غوره ، ومن يستطيع معرفة كنه أعظم بشر في الوجود بلغ أعلى قمة من الكمال ، استضاء بنور ربه ، حتى صار خلقه القرآن ؟

<sup>(</sup>۱) انظر الشفا للقاضي عياض ١٢٦، ١٢٢، ١٢٢، ١٢٢، ١٢٥، ١٢٥، ١٢٦، وانظر أيضاً شمائل الترمذي .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ١٠٧/١.

اللهم صلٌ على محمد وعلى آل محمد ، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم ، إنك حميد مجيد .

اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد ، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم ، إنك حميد .

صفي الرحمن المباركفوري الحامعة السلفية 1897 / ١١ / ١٣٩٦ هـ بنارس الهند 7 / ١١ / ١٩٧٦ م

# ثبت المراجع

### ١ \_ إخبار الكرام بأخبار المسجد الحرام

شهاب الدين أحمد بن محمد الأسدي المكي (م ١٠٦٦هـ) المطبعة السلفية بنارس الهند ١٣٩٦هـ/١٩٧٦ .

### ٢ \_ الأدب المفرد

محمد بن إسماعيل البخاري (٢٥٦هـ) طبع استانبول ١٣٠٤هـ.

### ٣ \_ الأعلام

خير الدين الزركلي . الطبعة الثانية القاهرة ١٩٤٥م .

#### ٤ \_ البداية والنهاية

إسماعيل بن كثير الدمشقي مطبعة السعادة مصر ١٩٣٢م.

# الموغ المرام من أدلة الأحكام

أحمد بن حجر العسقلاني (٧٧٣-٥٨هـ) المطبع القيومي كانفور الهند ١٣٢٣هـ.

# ٦ \_ تاريخ أرض القرآن

السيد سليان الندوي (١٣٧٣هـ) معارف بريس أعظم كَده - الهند ١٩٥٥م ( الطبعة الرابعة ) .

#### ٧ \_ تاريخ إسلام

شاه أكبر خان نجيب آبادي مكتبة رحمت ديوبند يوبي الهند .

# ٨ \_ تاريخ الأمم والملوك

ابن جرير الطبري المطبعة الحسينية المصرية .

### ٩ \_ تاريخ عمر بن الحطاب

أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي مطبعة التوفيق الأدبية بمصر .

### ١٠ \_ تحفة الأحوذي

أبو العلى عبد الرحمن المباركفوري (م ٣٥٣ هـ - ١٩٣٥م) جيد برقي يريس دهل الهند ١٣٤٦-١٣٥٣هـ.

#### ۱۱ ـ تفسير ابن كثير

إسماعيل بن كثير الدمشقي دار الأندلس بيروت.

# ١٢ - تفهم القرآن

الأستاذ السيد أبو الأعلى المودودي مركزي مكتبة جماعت إسلامي الهند .

# ١٣ \_ تلقيح فهوم أهل الأثر

أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي (م ٩٧هـ) جيد برقي بريس دهلي الهند .

#### 18 \_ جامع الترمذي

أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي (٢٠٢هـ ـــ ٢٧٥هـ) المكتبة ( الرشيدية دهلي الهند ) .

### 10 \_ الحهاد في الإسلام ( الأردو )

الأستاذ السيد أبو الأعلى المودودي ، إسلامك ببليكشنز لميتد لاهور ( باكستان ) الطبعة الرابعة ١٩٦٧م .

#### ١٦ \_ خلاصة السير

عب الدين أبو جعفر أحمد بن عبد الله الطبري م ٦٧٤هـ دلي برنتينگ بريس دهلي الهند ١٣٤٣هـ د

#### ١٧ \_ رحمة للعالمين

محمد سليان سلمان المنصورفوري (م ١٩٣٠م) حنيف بكديودلي .

# ۱۸ - رسول أكرم كي سياسي زندكى

الدكتور حميد الله ، باريس سالم كمبيني ديوبنديو - بي الهند ١٩٦٣م .

#### ١٩ \_ الروض الأنف

أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله السهيلي (٨٠٥-١٥٥هـ) المطبعة الجمالية بمصر ١٣٣٢هـ/١٩١٤م .

#### ٠ ٢ \_ زاد الماد

شمس الدين أبو عبد الله محمد بن بكر بن أيوب المعروف بابن القيم (٦٩١-١٩٢٨ -١٩٢٨ م.

### ٢١ ـ سفر التكوين

#### ۲۲ \_ سنن ابن ماجة

أبو عبد الله محمد بن يزيد بن ماجة القزويني (٢٠٧ –٢٧٣هـ) .

#### ۲۳ ـ سنن أبي داود

أبو داود سليان بن الأشعث السجستاني ٢٠٢-٢٧٥هـ ج١ المطبع المجيدي كانفور الهند ١٣٧٥هـ ٢ المكتبة الرحيمية ديوبنديو بي الهند .

#### ٢٤ \_ سنن النسائي

أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي (٢١٥-٣٠٣هـ) المكتبة السلفية لاهور ( باكستان ) .

#### ٢٥ \_ السيرة الحلية

ابن برهان الدين .

#### ٢٦ \_ السيرة النبوية

أبو محمد عبد الملك بن هشام بن أبوب الجميري (٢١٣ أو ٢١٨هـ) شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر المطبعة الثانية ١٣٧٥هـ - ٥ ١٩٥٥ .

# ٢٧ \_ شرح شذور الذهب

أبو محمد عبد الله جمال الدين بن يوسف المعروف بابن هشام الأنصاري (٧٠٨-٧٦) مطبعة السعادة بمصر .

#### ۲۸ - شرح صحیح مسلم

أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (٦٧٦هـ) المكتبة الرشيدية دهلي الهند ١٣٧٦هـ.

### ٢٩ \_ شرح المواهب اللدنية

الزرقاني نسخة عتيقة مخرومة الأواثل.

### ٣٠ ـ الشفا بتعريف حقوق المصطفى

القاضي عياض مطبعة عثانية استانبول ١٣١٢هـ .

#### ٣١ \_ صحيح البخاري

محمد بن إسماعيل البخاري (٥٦ هـ) المكتبة الرحيمية ( ديوبند الهند ) 8 مد بن إسماعيل البخاري (٦ هـ)

#### ٣٢ ـ صحيح مسلم

مسلم بن الحجاج القشيري (٢٦١هـ) المكتبة الرشيدية دهلي الهند ١٣٧٦هـ.

#### ٣٣ - صحيفة حبقوق

#### ٣٤ \_ صلح الحديية

محمد أحمد باشميل ( الطبعة الثانية ) دار الفكر ١٣٩١هـ ١٩٧١م .

#### ٣٥ \_ الطبقات الكوى

محمد بن سعد مطبعة بريل ليُدن ١٣٢٢هـ .

### ٣٦ ـ عون المعبود شرح أبي داود

أبو الطيب شمس الحق العظيم آبادي ( الطبعة الأولى الهندية ) .

### ٣٧ \_ غزوة أحد

محمد أحمد باشميل ( الطبعة الثانية ) .

#### ۳۸ \_ غزوة بدر الكوى

عمد أحمد باشميل ( الطبعة الثالثة ) ١٣٧٦هـ - ١٩٧٦م .

#### ٣٩ - غزوة خيير

عمد أحمد باسميل ( الطبعة الثانية ) دار الفكر ١٣٩١-١٩٧١ .

### ٠٤ ــ غزوة بني قريظة

محمد أحمد باشميل ( الطبعة الأولى ) ١٣٧٦هـ – ١٩٦٦م .

### ١٤ \_ فتح الباري

أحمد بن على بن حجر العسقلاني (٧٧٣-٥٥) المطبعة السلفية ومكتبتها ، الروضة . القاهرة .

#### ٤٢ ـ فقه السيرة

محمد الغزالي . دار الكتاب العربي بمصر الطبعة الثانية ١٣٧٥هـ - ١٩٥٥م .

### ٤٣ \_ في ظلال القرآن

سيد قطب ، دار إحياء التراث العربي بيروت لبنان الطبعة الثالثة .

#### \$ \$ \_ القرآن الكريم

#### ٥٤ ـ قلب جزيرة العرب

فؤاد حمزة المطبعة السلفية ومكتبتها ، الروضة بمصر ١٣٥٢هـ ١٩٢٣م .

#### ٤٦ \_ ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين

السيد أبو الحسن على الحسني الندوي الطبعة الرابعة مكتبة دار العروبة القاهرة ١٣٨١هـ – ١٩٦١م.

## ٤٧ \_ محاضرات تاريخ الأمم الإسلامية

الشيخ محمد الخضري بك ، المكتبة التجارية الكبرى بمصر ، الطبعة الثامنة

#### ٤٨ \_ مختصر سيرة الرسول

شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب التميمي النجدي (م ٢٠٦) مطبعة السنة المحمدية القاهرة الطبعة الأولى ١٣٧٥هـ – ١٩٥٦ م .

### ٤٩ ـ مختصر سيرة الرسول

الشيخ عبد الله بن محمد النجدي آل الشيخ (م بمصر ١٢٤٢هـ) المطبعة السلفية ومكتبتها الروضة بمصر ١٣٧٩هـ .

• ٥ \_ مدارك التنزيل

للنسفى .

١٥ \_ مرقاة المفاتيح ج ٢

الشيخ أبوم الحسن عبيد ا لله الرحماني المباركفوري نامي بريس لكنو الهند ١٣٧٨هـ – ١٩٥٨م.

٥٢ \_ مروج الذهب

أبو الحسن على المسعودي مطبعة الشرق الإسلامية القاهرة .

٥٣ \_ المستدرك

أبو عبد الله محمد الحاكم النيسابوري (٥٠٥هـ) دائرة المعارف العثمانية حيدرآباد. الهند.

٥٤ \_ مسند أحمد

الإمام أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني (م١٦٤هـ).

00 \_ مسند الدارمي

أبو محمد عبد الله بن عبد الله الرحمن الدارمي ١٨١ـ٥٥٥هـ .

٥٦ \_ مشكاة المصابيح

ولي الدين محمد بن عبد الله التبريزي ، المكتبة الرحيمية ديوبند يوبي – الهند .

٥٧ \_ معجم البلدان

ياقوت الحموي .

٥٨ \_ المواهب اللدنية

للقسطلاني المطبعة الشرفية ١٣٣٦هـ، ١٩٠٧م.

90 \_ موطأ الإمام مالك.

الإمام مالك بن أنس الأصبحي (١٧٩هـ) المكتبة الرحيمية ديوبند يوبي -

٠٦ \_ وفاء الوفا

على بن أحمد السمهودي .

# فهرس الموضوعات

| الصفحة         | الموضوع             |
|----------------|---------------------|
| مح علي الحركان | کلمة مہالي الشيخ مح |
| ٩              | مقدمة الناشر        |
| ٠٣             | كلمة المؤلف         |
| 77-10          |                     |
| ١٥             |                     |
| ٠٦             |                     |
| ٣٤-٢٣          |                     |
| ۲۳             |                     |
| Υο             |                     |
| YY             |                     |
| YY             |                     |
| ٣٢             |                     |
| ٣٣             |                     |
| <b>το</b>      |                     |
| ٤١             | الحالة الدينية      |
| ٤٧-٤٣          |                     |
| ٤٣             | الحالة الاجتماعية   |

| الصفحة                                 | الهوضوع                 |
|----------------------------------------|-------------------------|
| ξο                                     | الحالة الاقتصادية       |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | الأخلاق                 |
| ٥٣-٤٨                                  |                         |
| ٤٨                                     | نسب النبي علية          |
| ٤٩                                     | الأسرة النبوية          |
| 78-08                                  |                         |
| oŧ                                     | المولد                  |
| ٥٥                                     | في بني سعد              |
| ٥٧                                     |                         |
| ογ                                     | إلى جده العطوف          |
| ٥٨                                     |                         |
| ٥٨                                     | II                      |
| o.k                                    | •                       |
| 04                                     |                         |
| 09                                     |                         |
| ٦٠ ,                                   |                         |
| ٦٠                                     | ·                       |
| کیمکم                                  |                         |
| بوة                                    |                         |
| ٧٠-٦٥                                  | في ظلال النبوة والرسالة |
| ٦٠                                     |                         |
| ۲۳                                     | جبريل ينزل بالوحي       |
| 79                                     | · ·                     |
| _                                      | -                       |
| - 271-                                 |                         |
|                                        |                         |

| لصفحة            | الموضوع                                     |
|------------------|---------------------------------------------|
|                  | جبريل ينزل بالوحي مرة ثانية                 |
| ٧٠               | استطراد في بيان أقسام الوحي                 |
| ٧١               | أمر القيام بالدعوة إلى الله وموادها         |
| ٧٤               | أدوار الدعوة ومراحلهاأدوار الدعوة ومراحلها  |
| ۷۷ <u>–</u> ۷۰ . | المرحلة الأولى ( جهاد الدعوة )              |
| ۰۰۰۰۰۰           | ثلاث سنوات من الدعوة السرية                 |
| ۰                | الرعيل الأول                                |
| ۲۷               | الصلاة                                      |
| ٧٧               | الخبر يبلغ إلى قريش إجمالاً                 |
| ۸۷_۸۰۱           | المرحلة الثانية (الدعوة جهاراً)             |
| ٧٨               | أول أمر بإظهار الدعوة                       |
| ٧٨               | الدعوة في الأقربين                          |
|                  | على جبل الصفا                               |
| ٠                | الصدع بالحق وردود فعل المشركين              |
| ۸۱               | وفد قريش إلى أبي طالب                       |
| ۸۱               | المجلس الاستشاري لكف الحجاج عن استاع الدعوة |
|                  | أساليب شتى لمجابهة الدعوة                   |
| ٠                | الاضطهادات                                  |
|                  | دار الأرقم                                  |
| ٠ ۲۶             | الهجرة الأُولى إلى الحبشة                   |
| ۹٤               | مكيدة قريش بمهاجري الحبشة                   |
| ۹۷               | قريش يهددون أبا طالب                        |
| ٠                | قريش بين يدي أبي طالب مرة أخرى              |
|                  | فكرة الطفاة في إعدام النبر المنظم           |

| العفمة  | الموضوع                                   |
|---------|-------------------------------------------|
| ١٠٠     | إسلام حمزة رضي الله عنه                   |
| ١٠١     | إسلام عمر بن الخطاب رضي الله عنه          |
| ١٠٦     | ممثل قريش بين يدي الرسول عليه             |
| ١٠٧     | أبو طالب يجمع بني هاشم وبني عبد المطلب    |
| 117-1.9 | المقاطعة العامة                           |
| ١٠٩     | ميثاق الظلم والعدوان                      |
| 11      | ثلاثة أعوام في شعب أبي طالب               |
| 11      | نقض صحيفة الميثاق                         |
| 117     | آخر وفد قريش إلى أبي طالب                 |
| \\Y_\\@ | عام الحزن                                 |
|         | وفاة أبي طالب                             |
|         | خديجة إلى رحمة الله                       |
|         | تراكم الأحزان                             |
|         | الزواج بسودة رضي الله عنها                |
| 114     |                                           |
|         | المرحلة الثالثة ( دعوة الإسلام خارج مكة ) |
|         | الرسول عليه في الطائف                     |
|         | عرض الإسلام على القبائل والأفراد          |
|         | القبائل التي عرض عليها الإسلام            |
|         | المؤمنون من غير أهل مكة                   |
|         | ست نسهات طيبة من أهل يثرب                 |
|         | استطراد – تزويج رسول الله عَلِيْكُ بعائشة |
|         | الإسراء والمعراج                          |
| 187-187 | بيعة العقبة الأولى                        |

| الطفحة  | الموضوع                                                       |
|---------|---------------------------------------------------------------|
| 187     | سفير الإسلام في المدينة                                       |
|         | النجاح المغتبط                                                |
| 101-114 | بيعة العقبة الثانية                                           |
| ١٤٨     | بداية المحادثة وتشريح العباس لخطورة المسؤولية                 |
|         | بنود البيعة                                                   |
| ١٥٠     | التأكيد من خطورة البيعة                                       |
|         | عقد البيعة                                                    |
| 101     | اثنا عشر نقيباً                                               |
| 101     | نقباء الخُزرج                                                 |
| 107     | نقباء الأوس                                                   |
| ١٥٢     | شيطان يكتشف المعاهدة                                          |
| ١٥٣     | استعداد الأنصار لضرب قريش                                     |
| ١٥٣     | قريش تقدم الاحتجاج إلى رؤساء يثرب                             |
|         | تأكد الخبر لدى قريش ومطاردة المبايعين                         |
| ١٥٥     | طلائع الهجرةطلائع الهجرة                                      |
| ۱٦٠-۱٥٨ | في دار الندوة ( برلمان قريش )                                 |
| ١٦٠     | النقاش البرلماني والإجماعي على قرار غاشم بقتل النبي عَلَيْكًا |
|         | هجرة النبي عَلِيْكِ                                           |
|         | تطويق منزل الرسول عَلِيْكِ                                    |
| ٠٦٣     | الرسول عَلِيْتُهُ يغادر بيته                                  |
|         | من الدار إلى الغار                                            |
|         | إذ هما في الغار                                               |
|         | في الطريق إلى المدينة                                         |
|         | الذول بقياء                                                   |

| الصفحة  | الهوضوع                                                |
|---------|--------------------------------------------------------|
| ١٧٢     | الدخول في المدينة                                      |
| 191-170 | الحياة في المدينة                                      |
| \YY     | المرحلة الأولى ــ الحالة الراهنة في المدينة عند الهجرة |
| 148     | بناء مجتمع جديد                                        |
| ١٨٤     | بناء المسجد النبوي                                     |
| ١٨٥     | المؤاخاة بين المسلمين                                  |
| ٠٨١٢٨١  | ميثاق التحالف الإسلامي                                 |
|         | أثر المعنويات في المجتمع                               |
|         | معاهدة مع اليهود ــ بنود المعاهدة                      |
| 7.7-198 | الكفاح الدامي                                          |
|         | استفزازات قريش ضد المسلمين                             |
| 190     | إعلان عزيمة الصدعن المسجد الحرام                       |
| 190     | قريش تهدد المهاجرين                                    |
| 197     | الإذن بالقتال                                          |
| 197     | الغزوات والسرايا قبل بدر                               |
| 777-7.8 | غزوة بدر الكبرىغزوة بدر الكبرى                         |
| 7 • £   | سبب الغزوة                                             |
| 7 . 8   | مبلغ قوة الحيش الإسلامي وتوزيع القيادات                |
| 7.0     | الجيش الإسلامي يتحرك نحو بدر                           |
| 7.0     | النذير في مكة                                          |
| ۲۰٦     | أهل مكة يتجهزون للغزو                                  |
| ۲۰٦     | قوام الجيش المكي                                       |
|         | مشكلة قبائل بني بكر                                    |
| Y. V    | حش مكة بتحاك                                           |

| تحفحة       | الموضوع                                   |
|-------------|-------------------------------------------|
|             | الجوكوع<br>العير تفلت                     |
| Y.Y         | هم الجيش المكي بالرجوع                    |
|             | حراجة موقف الجيش الإسلامي                 |
|             | المجلس الاستشاري                          |
| Y1          | الجيش الإسلامي يواصل سيره                 |
| Y1          | الرسول عَلِيْكُ يقوم بعملية الاستكشاف     |
| Y1          | الحصول على أهم المعلومات عن الجيش المكي   |
|             | نزول المطر                                |
| كرية        | الجيش الإسلامي يسبق إلى أهم المراكز العسا |
|             | مقر القيادة                               |
| <b>*1*</b>  | تعبئة الجيش وقضاء الليل                   |
|             | جيش المكي في عرصة القتال                  |
| 710         | الحيشان يترآآن                            |
| r17         | ساعة الصفر وأول وقود المعركة              |
|             | المبارزة                                  |
| <b>Y</b> 1Y | الهجوم العام                              |
| Y1Y         | الرسول عليلة يناشد ربه                    |
| Y \ \ \     | نزول الملائكة                             |
| Y1A         | الهجوم المضاد                             |
| Y19         | إبليس ينسحب عن ميدان القتال               |
| Y19         |                                           |
| YY•         | صمود أبي جهل                              |
| YY•         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •   |
| YYY         | -                                         |

| الصفحة  | الموضوع                             |
|---------|-------------------------------------|
|         | قتلي الفريقين                       |
|         | مكة تتلقى نبأ الهزيمة               |
| YYY     | المدينة تتلقى أنباء النصر           |
| YYY     | الحيش النبوي يتحرك نحو المدينة      |
| YYA     | وفود التهنئة                        |
| YY9     | قُضية الأسارىقضية الأسارى           |
| ۲۳۱     | القرآن يتحدث حول موضوع المعركة      |
| 778-777 | النشاط العسكري بين بدر وأحد         |
|         | غزوة بني سليم بالكدر                |
| 770     | مؤامرة لاغتيال النبي عَلِيْكِ       |
| 777     | غزوة بني قينقاع                     |
| YYY     | نموذج من مكيدة اليهود               |
| YTA     | بنو قينقاع ينقضون العهد             |
| 779     | الحصار ثم التسليم ثم الحلاء         |
|         | غزوة السويق                         |
|         | غزوة ذي أمر                         |
|         | قتل كعب بن الأشرف                   |
|         | غزوة بحران                          |
|         | سرية زيد بن حارثة                   |
|         | غزوة أحدغزوة                        |
|         | استعداد قریش لمعرکة ناقمة           |
|         | قوام جيش قريش وقيادته               |
|         | جيش مكة يتحرك                       |
| Yo      | الاستخبارات النبوية تكشف حركة العدو |

| أحفحة    | الموضوع                                    |
|----------|--------------------------------------------|
| ۲۰۰      | استعداد المسلمين للطواريء                  |
|          | الجيش المكي إلى أسوار المدينة              |
|          | المجلس الاستشاري لأخذ خطة الدفاع           |
| قتال     | تكتيب الحيش الإسلامي وخروجه إلى ساحة ال    |
| Tom      | استعراض الجيش                              |
| YOT      | المبيت بين أحد والمدينة                    |
| Yow      | تمرد عبد الله بن أبي وأصحابه               |
| 708      | بقايا الجيش الإسلامي إلى أحد               |
| Yoo .,   | خطة الدفاع                                 |
|          | الرسول عَلِيْكُ ينفث روح البسالة في الجيش  |
| YoV      | تعبئة الجيش المكي                          |
| YoV      | مناورات سياسية من قبل قريش                 |
| Υολ      | جهود نسوة قريش في التحميس                  |
| YOA      | أول وقود المعركة                           |
| Y09      | ثقل المعركة حول اللواء وإبادة حملته        |
| 77       | القتال في بقية النقاط                      |
| 177      | مصرع أُسد الله حمزة بن عبد المطلب          |
| 777      | السيطرة على الموقف                         |
| Y7Y      | من أحضان المرأة إلى مقارعة السيوف والدرقة. |
| 777      | نصيب فصيلة الرماة في المعركة               |
| Y7F      | الهزيمة تنزل بالمشركين                     |
| Y7F      | غلطة الرماة الفظيعة                        |
| لاميلامي | خالد بن الوليد يقوم بخطة تطويق الحيش الإس  |
|          | موقف الرسول الباسل إزاء عمل التطويق        |

| الصفحة     | الهوضوع                                             |
|------------|-----------------------------------------------------|
| ۲٦٥        | تبدد المسلمين في الموقف                             |
| Y7Y        | احتدام القتال حول رسول الله علي                     |
| Y7Y        | أحرج ساعة في حياة الرسول عَلِيْكُ                   |
|            | بداية تجمع الصحابة حول الرسول عليه                  |
| YV1        | تضاعف ضغط المشركين                                  |
| YY1        |                                                     |
| <b>۲۷۲</b> | إشاعة مقتل النبي عَلِيْكُ وأثره على المعركة         |
|            | الرسول عَلِيلَةٍ يواصل المعركة وينقذ الموقف         |
|            | مقتل أبي بن خلف                                     |
| TV0        | طلحة ينهض بالنبي علية                               |
|            | آخر هجوم قام به المشركون                            |
| TY7        | تشويه الشهداء                                       |
| YYY        | مدى استعداد أبطال المسلمين للقتال حتى نهاية المعركة |
| YYA        | بعد انتهاء الرسول عليه إلى الشعب                    |
| YYA        | شماتة أبي سفيان بعد نهاية المعركة وحديثه مع عمر     |
| YY9        | مواعدة التلاقي في بدر                               |
| YY9        | التثبت من موقف المشركين                             |
| YV9        | تفقد القتلي والحرحي                                 |
|            | جمع الشهداء ودفنهم                                  |
|            | الرسول عظی یثنی علی ربه عز وجل ویدخه                |
| YAY        | الرجوع إلى المدينة ، ونوادر الحب والتفاني           |
| ۲۸۳        | الرسول علي في المدينة                               |
|            | قتلى الفريقين                                       |
| ۲۸٤        | حالة الطوارىء إلى المدينة                           |

| الصفحة        | الهوضوع                                                     |
|---------------|-------------------------------------------------------------|
| <b>7</b> A £  | غزوة حمراء الأسد                                            |
| <b>YAA</b>    | القرآن يتحدث حول موضوع المعركة                              |
| YA9           | الحكم والغايات المحمودة في هذه الغزوة                       |
| ٣٠٠-٢٩٠       | السرايا والبعوث بين أحد والأحزاب                            |
| 79            | سرية أبي سلمة                                               |
| Y91           | بعث عبد اللهبن أنيس                                         |
|               | بعث الرجيع                                                  |
| Y9T           | مأساة بئر معونة                                             |
|               | غزوة بني النضير                                             |
| Y9Y           | غزوة نجد                                                    |
| ۲۹۸           | غزوة بدر الثانية                                            |
| Y99           | غزوة دومة الجندل                                            |
| ٣٠١           | غزوة الأحزابغزوة الأحزاب                                    |
|               | غزوة بني قريظة                                              |
| TYE_T19       | النشاط العسكري بعد هذه الغزوة                               |
| ٣١٩           | مقتل سلام بن أبي الحقيق                                     |
| ٣٢١           | سرية محمد بن مسلمة                                          |
|               | غزوة بني لحيان                                              |
|               | متابعة البعوث والسرايا                                      |
| TTT_TT0       | غزوة بني المصطلق أو غزوة المريسيع                           |
| ٣٢٦           | دور المنافقين قبل غزوة بني المصطلق                          |
| ٣٢٩           | دور المنافقين في غزوة بني المصطلق                           |
| ا الأذل ا ٢٢٩ | ١ – قول المنافقين 1 لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها |
| ٣٣١           | ٢ – حديث الإفك                                              |

| الصفحة         | الموضوع                                       |
|----------------|-----------------------------------------------|
| ٣٣٤            | البعوث والسرايا بعد غزوة المريسيع             |
| <b>TEA_TTY</b> | وقعة الحديية                                  |
| <b>TTV</b>     | سبب عمرة الحديبية                             |
| <b>TTV</b>     | استنفار المسلمين                              |
| <b>TTV</b>     | المسلمون يتحركون إلى مكة                      |
| TTA            | محاولة قريش صد المسلمين عن البيت              |
| الداميالدامي   | تبديل الطريق ومحاولة الاجتناب عن اللقاء       |
| ٣٣٩            | بديل يتوسط بين رسول الله عَلِيْكُ وقريش       |
| ٣٣٩            | رسل قریش                                      |
| ٣٤٠            | هو الذي كف أيديهم عنكم                        |
| ٣٤١            | عثمان بن عفان سفيراً إلى قريش                 |
| TE1            | إشاعة مقتل عثمان وبيعة الرضوان                |
| TET            | إبرام الصلح وبنوده                            |
| ۳٤٣            |                                               |
| ۳٤٣            | النحر والحلق للحل عن العمرة                   |
| T &            |                                               |
| r              | ماذا يتمخض عن بنود المعاهدة                   |
| rea            | مال<br>حزن المسلمين ومناقشة عمر مع النبي علية |
| rev            | انحلت أزمة المستضعفين                         |
| r              | إسلام أبطال من قريش                           |
| ۲٤٩            | المرحلة الثانية ( طور جديد )                  |
| ro             | مكاتبة الملوك والأمراء                        |
| *o·            | ١ ــ الكتاب إلى النجاشي ملك الحبشة            |

| الصفحة        | الهوضوع                                    |
|---------------|--------------------------------------------|
| ToT           | ٢ ــ الكتاب إلى المقوقس ملك مصر            |
| <b>To £</b>   | ۳ – الكتاب إلى كسرى ملك فارس               |
|               | ٤ – الكتاب إلى قيصر ملك الروم              |
|               | ٥ ــ الكتاب إلى المنذر بن ساوي             |
|               | ٦ – الكتاب إلى هوذة بن علي صاحب اليمامة    |
| صاحب دمشق ۳۵۹ | ٧ ـــ الكتاب إلى الحارث بن أبي شمر الغساني |
|               | ۸ ــ الكتاب إلى ملك عمان                   |
|               | النشاط العسكري بعد صلح الحديبية            |
| ٣٦٢           | غزوة الغابة أو غزوة ذي قرد                 |
|               | غزوة خيبر ووادي القرى                      |
| ٣٦٤           | سبب الغزوة                                 |
| ۳٦٥           | الخروج إلى خيبر                            |
| ٣٦٥           | عدد الجيش الإسلامي                         |
| ۳٦٥           | اتصال المنافقين باليهود                    |
|               | الطريق إلى خيبر                            |
|               | بعض ما وقع في الطريق                       |
| <b>777</b>    | الجيش الإسلامي إلى أسوار خيبر              |
| ۳٦٨           | التهيؤ للقتال وحصون خيبر                   |
| ٣٦٩           | بدء المعركة وفتح حصن ناعم                  |
| ٣٧٠           | فتح حصن الصعب بن معاذ                      |
|               | فتح قلعة الزبير                            |
| TYY           | فتح قلعة أبي                               |
| ***           | فتح حصن النزار                             |

| الصفحة     | الموضوع                                |
|------------|----------------------------------------|
| <b>TYT</b> | فتح الشطر الثاني من خيبر               |
| TYT        | المفاوضةالمفاوضة                       |
| ٣٧٤        | قتل ابني أبي الحقيق لنقض المعاهدة      |
| ٣٧٤        | <br>قسمة الغنا <sup>م</sup> م          |
| ٣٧٥        | قدوم جعفر بن أبي طالب والأشعريين       |
| ٣٧٦        | الزواج بصفية                           |
| ٣٧٦        |                                        |
| ٣٧٧        |                                        |
| ٣٧٧        | فدك                                    |
| ۳۷۸        | وادي القرى                             |
| TYA        |                                        |
| ٣٧٩        |                                        |
|            | سرية أبان بن سعيد                      |
| T9T-TA·    | بقية السرايا والغزوات في السنة السابعة |
| ۳۸۰        | غزوة ذات الرقاع                        |
| TAE        | عمرة القضاء                            |
|            | معركة مؤتة                             |
| TAY        | سبب المعركة                            |
| TAY        | أمراء الجيش ووصية رسول الله عَلِيْكِ   |
| , رواحة    | توديع الجيش الإسلامي وبكاء عبد الله بن |
| TAA        | تحرك الجيش الإسلامي ومباغتة حالة رهيبة |
| ٢٨٩        | المجلس الاستشاري بمعان                 |
| ۳۸۹        |                                        |

| الصفحة      | الهوضوع                                         |
|-------------|-------------------------------------------------|
| ۳۸۹         | بداية القتال وتناوب القواد                      |
| ٣٩٠         | الراية إلى سيف من سيوف الله                     |
| <b>791</b>  | نهاية المعركة                                   |
| <b>797</b>  | قتلي الفريقين                                   |
| <b>٣٩</b> ٢ | أثر المعركة                                     |
|             | مرية ذات السلاسل                                |
|             | مرية أبي قتادة إلى خضرة                         |
|             | نزوة فتح مكة                                    |
|             | سبب الغزوة                                      |
| ٣٩٥         | أبو سفيان يخرج إلى المدينة ليجدد الصلح          |
|             | التهيؤ للغزوة ومحاولة الإخفاء                   |
|             | الحيش الإسلامي يتحرك نحو مكة                    |
|             | الحيش الإسلامي ينزل بمر الظهران                 |
|             | أبو سفيان بين يدي رسول الله عَلَيْكِ            |
|             | الحيش الإسلامي يغادر مر الظهران إلى مكة         |
|             | قريش تباغت زحف الجيش الإسلامي                   |
|             | الحيش الإسلامي بذي طوى                          |
|             | الجيش الإسلامي يدخل مكة                         |
|             | الرسول عَلِيْكُ يدخل المسجد الحرام ويطهره من    |
| £ , £       | الرسول عَلَيْكُ يصلي في الكعبة ثم يخطب أمام قري |
| £ . o       | لا تثريب عليكم اليوم                            |
|             | مفتاح البيت إلى أهله                            |
|             | بلال يؤذن على الكعبة                            |

| الطها       | الهوضوع                                            |
|-------------|----------------------------------------------------|
|             | صلاة الفتح أو صلاة الشكر                           |
| ٤٠٦         | إهدار دماء رجال من أكابر المجرمين                  |
| ٤٠٧         | إسلام صفوان بن أمية وفضالة بن عمير                 |
| <b>٤.</b> ٧ | خطبة الرسول عَلِيْكُ في اليوم الثاني من الفتح      |
| ٤٠٨         | تخوف الأنصار من بقاء رسول الله عَلِيْظِيْهِ في مكة |
|             | أخذ البيعةأ                                        |
| ٤٠٩         | إقامته عَلِيْكُ بمكة وعمله فيها                    |
|             | السرايا والبعوث                                    |
| £17         | المرحلة الثالثة                                    |
|             | غزوة -حنينغزوة -حنين                               |
| ٤١٣         | مسير العدو ونزوله بأوطاس العدو                     |
| ٤١٣٠٠٠٠٠٠   | مجرب الحروب يغلط رأي القائد ٠٠٠٠٠٠                 |
|             | سلاح اكتشاف العدو                                  |
| <b>£\£</b>  | سلاح استكشاف رسول الله عَلِيْكِ                    |
|             | الرسول عَلِيْكُ يغادر مكة إلى حنين                 |
| ٤١٥         | الجيش الإسلامي يباغت الرماة المهاجمين              |
| £17         | رجوع المسلمين واحتدام المعركة                      |
| <b>£17</b>  | انكسار حدة العدو وهزيمته الساحقة                   |
| ٤١٧         | حركة المطاردة                                      |
| <b>£</b> 17 | الغنائما                                           |
|             | غزوة الطائفغزوة الطائف                             |
|             | قسمة الغنائم بالجعرانة                             |
|             | الأنصار تجدُّ على رسول الله عَلَيْكِ               |

| المفحة                                       | الموضوع                                  |
|----------------------------------------------|------------------------------------------|
|                                              | قدوم وفد هوازن                           |
| £YY                                          | العمرة والانصراف إلى المدينة             |
|                                              | البعوث والسرايا بعد الرجوع من غزوة الفتح |
| £Y£                                          | المصدقون                                 |
|                                              | السرايا                                  |
| ٤٣٩-٤٢٩                                      | غزوة تبوكغزوة تبوك                       |
| £79                                          | سبب الغزوة                               |
| ٤٣٠                                          | الأخبار العامة عن استعداد الرومان وغسان  |
| £٣1                                          | الأخبار الخاصة عن استعداد الرومان وغسان  |
|                                              | زيادة خطورة الموقف                       |
|                                              | الرسول عَلِيْكُ يقرر القيام بإقدام حاسم  |
| £77                                          | الإعلان بالتهيؤ لقتال الرومان            |
| £٣Y                                          | المسلمون يتسابقون إلى التجهز للغزو       |
| £77                                          | الجيش الإسلامي إلى تبوك                  |
| ٤٣٥                                          | الجيش الإسلامي بتبوك                     |
| £٣٦                                          | الرجوع إلى المدينة                       |
|                                              | المخلفون                                 |
|                                              | أثر الغزوة                               |
| £٣A                                          | نزول القرآن حول موضوع الغزوة             |
|                                              | بعض الوقائع المهمة في هذه السنة          |
| ££                                           | حج أبي بكر رضي الله عنه                  |
| ££1                                          | نظرة على الغزوات                         |
| <b>{                                    </b> | الناس يدخلون في دين الله أفواجاً         |

| الصفحة       | الهوضوع                                |
|--------------|----------------------------------------|
| <b>£</b> \$0 | بر رخ<br>الوفودالوفود                  |
| <b>£00</b>   | <br>نجاح الدعوة وأثرهان                |
|              | حجة الوداع                             |
|              |                                        |
|              | إلى الرفيق الأعلى                      |
| £7£          |                                        |
| <b>178</b>   |                                        |
| ٤٦٥          |                                        |
| ٤٦٥          | —————————————————————————————————————— |
| £77          | قبل أربعة أيام                         |
| £7V          |                                        |
| £7V          | قبل يوم                                |
| ٤٦٨          |                                        |
| £79          | <del>-</del>                           |
| <b>£79</b>   | تفاقم الأحزان على الصحابة              |
| ٤٧٠          | موقف عمر                               |
| <b>٤</b> Y•  | موقف أبي بكر                           |
| <b>٤</b> ٧١  |                                        |
| <b>१</b> ٧٣  | البيت النبويا                          |
|              | الصفات والأخلاق                        |
| £V9          |                                        |
| £A£          |                                        |
|              | ثنة، الماحد                            |